

হ্যরতজী

# মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস (রাহঃ)

[সৈয়দ আবুল হাসান আলী নদভী লিখিত “মাওলানা মুহম্মদ  
ইলয়াস আওর উন্কি দীনি তাহরীক” গ্রন্থ অনুসরণে]

মুহিউদ্দীন খান

সম্পাদক : মাসিক মদীনা, ঢাকা।

মদীনা পাবলিকেশান্স

## লেখকের আরজ

ইসলাম ও মুসলিম সমাজের জন্য যুগে যুগে আলেম সমাজের সীমাহীন কুরবানী এবং আল্লাহর জমিনে আল্লাহর দ্বীন প্রতিষ্ঠার বিরামহীন সাধনার ধারাবাহিকতা ইসলামের প্রথম যুগ হইতেই চলিয়া আসিতেছে। ইমামুল-ইন্দ শাহ ওয়ালিউল্লাহর জেহাদী চিন্তাধারার একজন বলিষ্ঠ অনুসারী, যুগ শ্রেষ্ঠ তাপস হ্যরত মাওলানা ইলয়াস রাহমাতুল্লাহে আলাইহের নজিরবিহীন প্রচেষ্টার সোনালী ফসল তবলীগী জামাত ও উলামায়ে হাক্কানীর সেই ধারাবাহিক সাধনারই একটি উল্লেখযোগ্য উন্নৱাধিকার মাত্র। এই জামাত আজকের বিশ্বে নতুন এক বিশ্ব এবং সারা মুসলিম জাহানে নৃতন আশার সৃষ্টি করিয়াছে।

বিংশ শতকের ব্যাপক জড়বাদিতার সয়লাবে প্লাবিত দুনিয়ার মানুষের সম্মুখে দ্বিনদরী ও রুহানিয়াতের নির্ভেজাল শিক্ষাকে বলিষ্ঠভাবে পুনর্জীবিত করিয়া মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস (রাহঃ) আজ সারা দুরিয়ার চিন্তাশীল মানুষেরই অঙ্গুষ্ঠ শিন্দা আকর্ষণ করিয়াছেন।

দুনিয়ার এক প্রান্ত হইতে অপর প্রান্ত পর্যন্ত বিস্তৃত মুসলিম জনগণের মধ্যে সাহাবায়ে-কেরামের জীবন-সাধনাকে পুনঃপ্রতিষ্ঠা করিয়া মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস আত্মার জগতে নতুন এক উন্নাপ এবং নতুন এক প্রাণবন্যার সৃষ্টি করিয়া দিয়াছেন।

দারুল-উলুম দেওবন্দের কৃতী ছাত্র, সমসাময়িক আলেম সমাজের মাথার তাজ মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস ছিলেন প্রচারবিমুখ নিরলস একজন কর্মসাধক। এ কারণেই বিশ্বপ্লাবী একটি আন্দোলনের প্রবর্তক হওয়া সত্ত্বেও তাঁহার খুব কাছের মানুষ এই দেশের জনগণের সম্মুখে তাঁহার বিস্তারিত জীবনকথা আজও অজানার গাঢ় পর্দায় আবৃত রহিয়াছে। বাংলাদেশের লক্ষ লক্ষ মানুষ এই মহান কর্মী পুরুষের প্রদর্শিত পথে উদ্বৃত্ত হওয়া সত্ত্বেও তাঁহার জীবন এবং আন্দোলনের মর্মকথা সম্পর্কে বুদ্ধিজীবী সমাজের বিরাট এক অংশের মধ্যেও অজ্ঞতাসুলভ অনেক ভুল ধারণা দেখিতে পাওয়া যায়।

এক সময় ছিল, যখন ইংরেজ সাম্রাজ্যবাদীরা এই দেশের সর্বহারা অঙ্গ মানুষকে খৃষ্টধর্মে দীক্ষিত করিবার অপকৌশল হিসাবে হাক্কানী উলামাগণের সম্পর্কে নানাপ্রকার অপপ্রচারের ধূমজাল সৃষ্টি করিয়া দিত। এই দেশেরই একদল ভাড়াটিয়া লোক সাম্রাজ্যবাদের সেই ইবলিসী চক্রান্তের আড়কাঠিরপে ব্যবহৃত হইত। আজও সেই ইবলিসদের প্রেতাত্মা সমাজের রক্তে রক্তে নানা ঘণ্ট

তৎপরতায় নিয়োজিত দেখিতে পাওয়া যায়। কিন্তু দুঃখের বিষয়, সেই চক্রান্ত হইতে বাংলার সরলপ্রাণ মানুষকে উদ্ধার করার উদ্দেশ্যে আমাদের ব্যাপক সাধক উলামাগণের নিখুত জীবন-ইতিহাস প্রচার করিবার কোন সুপরিকল্পিত উদ্যোগ কোথাও দেখা যাইতেছে না। এই ব্যর্থতার ফলশ্রুতি আজকের শিক্ষিত সমাজের মধ্যেও দুঃখজনক প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি করিতেছে। শুধু অজানার কারণেই অনেক শিক্ষিত লোকের দ্বীন-ঈমান এক শ্রেণীর ধূর্ত ধর্ম ব্যবসায়ীর সহজ শিকারে পরিণত হইতেছে।

বাংলার মুসলিম সমাজের এই বেদনাদায়ক অভাবটি পূরণ করিবার উদ্বো�িত আকাঙ্ক্ষাতেই আমার এই ক্ষুদ্র প্রচেষ্টা। আমার ক্ষমতা ও যোগ্যতার সীমাবদ্ধতা সম্পর্কে সম্পূর্ণ সচেতন থাকা সত্ত্বেও একমাত্র আল্লাহর ওলীগণের রুহানী ফয়েজ লাভ করিবার আশায় আমি এই গুরুত্বপূর্ণ দায়িত্ব পালন করিতে অগ্রসর হইয়াছি। আল্লাহর তওফীক হইলে আমি একে উপমহাদেশের প্রাতঃঘৰণীয় সব কয়জন হাক্কানী আলেমের জীবনচরিত্র দেশবাসীর খেদমতে পেশ করার ইচ্ছা রাখি। এই ব্যাপারে পাঠকগণের দোয়া ও সহযোগিতাই হইবে আমার প্রধান অবলম্বন। আল্লাহ আমাদের সকলের সর্বপ্রকার নেক প্রচেষ্টা করুন!!

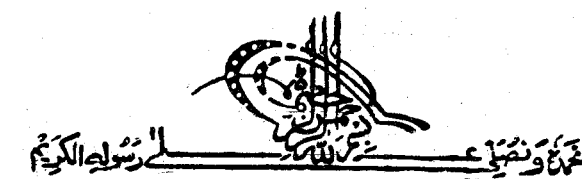
“হ্যরতজী মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস” নামক এই পুস্তকটি লিখিতে দিয়া আমি সর্বাংশে হ্যরতের অস্তরঙ্গ সাথী উপমহাদেশের সর্বজনশ্রদ্ধেয় চিন্তাবিদ মনীয়ী মাওলানা সৈয়দ আবুল হাসান আলী নদভী লিখিত কিতাবের সাহায্য গ্রহণ করিয়াছি। আমার এই বই হ্যরতজী সম্পর্কে মাওলানা নদভী লিখিত অত্যন্ত গবেষণামূলক সেই পুস্তকটির আংশিক অনুবাদ বলিলেও অত্যুক্তি হইবে না। কারণ, এর মধ্যে আমার নিজের পক্ষ হইতে উল্লেখযোগ্য নতুন কোন তত্ত্ব বা তথ্য সংযোজন করা সম্ভব হয় নাই।

মাওলানার লিখিত পুস্তকের শেষাংশে যেখানে তবলীগী তাহ্রিরকের দার্শনিক ভিত্তি সম্পর্কে সূক্ষ্ম আলোচনা করা হইয়াছে, সেই অংশটি ইচ্ছাক্রত্বাবেই বাদ দিয়াছি। কারণ, হ্যরত মাওলানা ইলয়াস এবং তাঁহার আন্দোলন সম্পর্কে এখনও এই দেশে প্রাথমিক পরিচয়েরই যেখানে অভাব, সেখানে পরিচয় গাঢ় হওয়ার আগেই সূক্ষ্ম দার্শনিক আলোচনায় প্রবৃত্ত হওয়া অপ্রাসঙ্গিক বলিয়া আমার মনে হইয়াছে। তবে পরিচয় কিছুটা গাঢ় হওয়ার পর পরবর্তী সংক্রমণে অথবা পৃথক একটি খণ্ডে সেই আলোচনাও পরিবেশন করার ইচ্ছা অবশ্যই আছে। হ্যরত মাওলানার তাহ্রীক সম্পর্কিত আমার ধারণা একজন নিরপেক্ষ পর্যবেক্ষকের। এই তাহ্রীকের মাধ্যমে আমার চোখের সামনেই যেভাবে অগণিত কঠিন হৃদয় লোক দ্বীনের জন্য উৎসর্গীকৃত প্রাণ এক একজন মোজাহেদে পরিণত হইতে

দেখিয়াছি, তাতে আমি মুঝ-বিশ্বিত। যাঁহারা এই তাহ্রিকে আত্মনিয়োগ করিয়াছেন, তাঁহাদের কর্মপ্রচেষ্টার প্রতি আমি শ্রদ্ধাবনত। আমার বিশ্বাস, কোন প্রকার কায়েমী স্বার্থ বিপন্ন হওয়ার ভয় যাঁহাদের নাই, এমন যে কোন সুস্থবুদ্ধিসম্পন্ন মানুষের দৃষ্টিতেই এই ব্যাপক গোমরাহীর প্লাবনে তবলীগী জামাতের প্রচেষ্টা একটি অব্যর্থ ও নিখুঁত কর্মপ্রচেষ্টা হিসাবে অবশ্যই প্রতিভাত হইবে। নিছক ক্ষুদ্র স্বার্থবুদ্ধি বা অজ্ঞতার কারণে যাঁহারা হ্যরত মাওলানা ইলয়াসের কর্ম-প্রচেষ্টার যথার্থ মূল্যায়ন করিতে ব্যর্থ হইয়াছেন তাঁহাদের প্রতি আমার করুণা জাগে। কেননা, মূর্খতা প্রসূত বিদেশে বা স্বার্থবুদ্ধি প্রণোদিত বুদ্ধি-বিকৃতির কোন সহজ চিকিৎসা আছে বলিয়া আমার জানা নাই। তবে তাঁহাদের প্রতিও আমার বিনোদ আরজ, মূর্খতার আড়ালে থাকিয়া মধ্যাহ্ন গগনের সূর্যকে দিপ্তিহীন বলিয়া প্রমাণ করিবার ব্যর্থ প্রয়াসে লিঙ্গ না হইয়া খোলা মনে জানবার এবং বুঝিবার চেষ্টা করুন। নেক নিয়ত থাকিলে আল্লাহ পাক অন্তর অবশ্যই প্রশংস্ত করিয়া দিবেন, সত্য উপলক্ষ করার তওফীক লাভ করা সম্ভব হইবে।

পরিশেষে আমার ন্যায় ‘ছিয়াহকারকে দিয়া আল্লাহ তাঁরই একপ্রিয় বাদার জীবনকথা বাংলা ভাষাভাবি মানুষের কাছে তুলিয়া ধরিবার যে তওফীক দিয়াছেন, সেই কথা স্মরণ করিয়া বারবার শুকরিয়ার সেজদা জানাই। মাওলা! তোমার দেওয়া কর্মশক্তি তোমার পছন্দনীয় পথে যেন সর্বদা ব্যয় হয়, এই তওফীক হইতে কখনও বধিত করিও না!! আমীন!! ছুঁমা আমীন!!

বিনয়বন্ধন  
মুহিউদ্দীন খান  
মাসিক মদীনা কার্যালয়, ঢাকা।



এই হিমালয়ান উপমহাদেশে ইসলামী শক্তির অভ্যন্তরের ইতিহাস যেমন চমকথ্য, তেমনি স্বাধীনতা ও শাসন-ক্ষমতা হইতে বঞ্চিত হওয়ার পর সাম্রাজ্যবাদী ইংরেজ শক্তি এবং তাঁহাদের এতদেশীয় দোসর শিখ ও ব্রাক্ষণ্যবাদীদের বিরামহীন আগ্রাসনের মোকাবেলা করিয়া মুসলমান জাতির পক্ষে এই দেশের মাটিতে অস্তিত্ব টিকাইয়া রাখিবার সীমাহীন সংগ্রাম-সাধনাও রীতিমত লোমহর্ষক।

ইংরেজরা মুসলমানদের নিকট হইতে রাজত্ব ছিনাইয়া নিয়াই তুষ্ট ছিল না। বিপন্ন মুসলিম জাতির দীন-ঈমান এবং শিক্ষা-সংস্কৃতি ধ্বংস করিয়া তাহাদিগকে ধর্ম ও ঐতিহ্য সম্পর্কে অনুভূতিহীন একটি পক্ষ জনসমাজে পরিণত করিবার জন্যও চারিদিক হইতে ব্যাপক ষড়যন্ত্রজাল বিস্তার করিয়াছিল।

সাম্রাজ্যবাদী ইংরেজের এইদেশীয় সহযোগীদের অন্যতম প্রধান অংশ নব-উত্থিত শিখ শক্তির ব্যাপক আক্রমণ এবং আর্যসমাজীদের অত্যাচার-নির্যাতন ও গণহত্যার বিভীষিকার মধ্যে এই দেশের বুকে মুসলমান জাতির অস্তিত্ব টিকাইয়া রাখিবার জেহাদে সুযোগ্য নেতৃত্বদান করিয়াছিলেন ইমামুল হিন্দ হ্যরত শাহ ওয়ালিউল্লাহর সুযোগ্য সত্তান হ্যরত শাহ আব্দুল আজীজ, তাঁহার ভাত্বর্গ এবং শাহ সাহেবের সাগরেদ-মুরীদ ও ভাবশিষ্যগণ। ওয়ালিউল্লাহ-খানানের সেই সংগ্রামী নেতৃত্বের কথা এই দেশের মুসলিম ইতিহাসে চিরকাল প্রেরণার উৎস হইয়া থাকিবে।

হ্যরত শাহ আব্দুল আজীজ চতুর্বুর্ধী আক্রমণের মোকাবেলায় উপমহাদেশীয় মুসলমান সমাজকে ইসলামী জীবনধারায় সুসংগঠিতকরণ, এলমে-দীনের ব্যাপক চর্চার মাধ্যমে স্বীয় তাহজীব-তমদুনের সংরক্ষণ এবং সশস্ত্র প্রতিরোধের মাধ্যমে অস্তিত্ব রক্ষার সংগ্রামে সুযোগ্য নেতৃত্ব দান করেন। তাঁহার সুযোগ্য সাগরেদ অগ্নিপূরুষ হ্যরত সৈয়দ আহমদ শহীদ ও ভাতুপুত্র হ্যরত ইসমাইল শহীদকে সশস্ত্র জেহাদের পথে তিনিই নিয়োজিত করেন।

পরবর্তী যুগে হ্যরত শাহ আব্দুল আজীজের কর্মধারার মধ্যে এমন সব সুযোগ লোকের জন্ম হইয়াছিল, যাহাদের বিরামহীন কর্ম প্রচেষ্টার ফলে আজ পর্যন্ত উপমহাদেশ তথা সারা এশিয়ায় বিভিন্নমুখী দ্বিনিতাহুরীক অঘসর হইতেছে।

হ্যরত শাহ আব্দুল আজীজের সাগরেদগণের মধ্যে কান্দালার ঐতিহ্যবান সিদ্ধিকী পরিবারের মুফতী ইলাহী বখশ্ছ ছিলেন একজন স্বনামধন্য বুজুর্গ আলেম ও যশস্বী গ্রন্থকার। আরবী, ফারসী ও উর্দু ভাষায় তাঁহার রচিত চালিশটিরও অধিক গ্রন্থের সন্ধান পাওয়া যায়। তাঁহার খান্দান ছিল এলেম, তাকওয়া এবং দ্বীন প্রচারের ক্ষেত্রে বিশেষ সুখ্যাতির অধিকারী। এই বৎস্রে পরবর্তীকালেও অনেক ওলী-বুজুর্গ এবং গ্রন্থকারের জন্ম হয়।

কান্দালার এই খান্দানেরই আর একটি শাখা বাস করিতেন ইতিহাস প্রসিদ্ধ বানজানা শহরে। এই পরিবারেও অনেক ওলী-বুজুর্গ ও খ্যাতনামা আলেমের জন্ম হয়। তাঁহাদের মধ্যে মাওলানা মোজাফফর হোসাইন সাহেব ছোট-বড় সকলের অকৃত্রিম শ্রদ্ধা-ভক্তি অর্জন করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন।

## মাওলানা ইসমাইল

বানজানা পরিবারে জন্মগ্রহণকারী মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল ছিলেন একজন অনন্য সাধারণ আলেম ও ইবাদত-গোষ্ঠার আল্লাহ ওয়ালা বুজুর্গ ব্যক্তি। তিনি পুরাতন দিল্লীর হ্যরত নিজামুদ্দিন সুলতানুল আওলিয়ার মাজারের সন্নিকটে ‘চৌমুঠ খাম্বা’ নামক ঐতিহাসিক ইমারতের দ্বারদেশে লোহিত বর্ণের একটি জীর্ণ কামরায় বাস করিতেন। শেষ মোঘল সন্ত্রাট বাহাদুর শাহের আঞ্চলীয় মির্জা ইলাহী বখশের সন্তানদের গৃহ-শিক্ষক এবং অনন্তিদূরে অবস্থিত চিনের ছাউনীযুক্ত বাংলাওয়ালী মসজিদের ইমামতির দায়িত্বে তিনি নিয়োজিত ছিলেন। কোরআন-হাদীসের তালীম, ইবাদত-বন্দেগী এবং অবসর সময় পথিক মুসাফিরের খেদমত করিয়া তাঁহার সময় অতিবাহিত হইত।

শহরের বাহির হইতে যে সমস্ত দরিদ্র লোক মোট বহন করিয়া এই পথে যাতায়াত করিত; মাওলানা ইসমাইল সাহেবের মসজিদের সম্মুখে আসিয়া অনেক সময় তাহারা বিশ্রাম করিত। মাওলানা সাহেবের তাহাদের মাথার বোৰা নামাইতে সাহায্য করিতেন, নিজের হাতে কৃপ হইতে পানি তুলিয়া তাহাদের ত্বক্ষ নির্বারণ করিতেন। লোক সমাগম বৃদ্ধি পাওয়ার সন্তানবন্ধন দেখা দিলে পথিকগণের সুবিধার্থে অতিরিক্ত ঘটি-বদনার ব্যবস্থা করিতেন। যে কোন উপায়ে মানুষের সেবা করিয়া তিনি দুই রাকাত শুক্রান্তার নামাজ পড়িতেন এবং মুনাজাত

করিতেন- ‘আয় আল্লাহ! তুমি অনুগ্রহ করিয়া আমাকে তোমার বান্দাদের এইটুকু খেদমত করিবার তওফীক দান করিয়াছ, অথচ আমি এর যোগ্য ছিলাম না!’ এ ছাড়াও মাওলানা সাহেবের সব সময় জিকির-আজকার নফল ইবাদত-বন্দেগী ও কোরআন তেলাওয়াতে নিমগ্ন থাকিতেন।

একবার তিনি হ্যরত মাওলানা রশীদ আহমদ গঙ্গোহীর নিকট মুরীদ হইয়া তরীকতের সাধনায় আঘানিয়োগ করিবার আকাঙ্ক্ষা প্রকাশ করিলে হ্যরত গঙ্গোহী তাঁহাকে জবাব দিয়াছিলেন- “তরীকতের পথে জিকির-আজকার করিয়া মানুষ যা হাসিল করিতে চায়, আপনার মধ্যে তা পরিপূর্ণরূপে বর্তমান রহিয়াছে। সুতরাং আপনার পক্ষে মুরীদ হওয়ার কোন প্রয়োজনীয়তাই দেখিতেছি না। কেননা, কোন লোক যদি উত্তমরূপে কোরআন পাঠ আয়ত করিবার পর মনে করে যে, সে কায়দায়ে-বাগদাদী পড়ে নাই, তা তাহার পক্ষে পাঠ করা উচিত; তখন সেই কাজ যেমন অর্থহীন হইবে, তেমনি রহানী জগতে আপনি যে মাকামে অবস্থান করিতেছেন, সেখান হইতে নতুন করিয়া মুরীদ হওয়ার কথা বলাও অর্থ-হীন।”

কোরআন তেলাওয়াত ছিল মাওলানা মুঃ ইসমাইল সাহেবের সার্বক্ষণিক নেশার বস্তু। অনেক সময় আকাঙ্ক্ষা করিতেন- সুদূর বনে-জঙ্গলে যাইয়া যদি ছাগল চরানোর কাজ এবং তৎসঙ্গে সর্বক্ষণ কোরআন তেলাওয়াতে মগ্ন থাকার সুযোগ পাইতাম, তবে কতই না ভাল হইত!

প্রথম স্তুর ইস্তেকালের পর মাওলানা মুঃ ইসমাইল কান্দালার সিদ্ধিকী খান্দানে হ্যরত শাহ মুঃ ইস্থাকের সাগরে এবং শাহ মুঃ ইয়াকুব সাহেবের খলিফা মাওলানা মোজাফফর হোসাইন সাহেবের নাত্নীর সহিত দিতীয়বার বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন। ফলে কান্দালায় তাঁহাকে নিয়মিত যাতায়াত করিতে হইত। শেষ পর্যন্ত কান্দালাই তাঁহার স্থায়ী আবাসে পরিণত হয়।

মাওলানা মুঃ ইসমাইলের ন্যায় তাঁহার পরিবার-পরিজনের মধ্যে তাকওয়া-পরহেজগারী ও ইবাদত-বন্দেগীর অভ্যাস ছিল অনন্য সাধারণ। নিয়ম ছিল, রাতের বেলায় পর্যায়ক্রমে পরিবারের কোন না কোন সদস্য জাগিয়া থাকিয়া ইবাদত-বন্দেগী বা এলেম চার্চায় মশগুল থাকিবেন। রাত্রির প্রথম দিককার ১২-১টা পর্যন্ত মধ্যম ছেলে মাওলানা ইয়াহুয়া সাহেবে পড়াশোনা করিতেন। তাঁহার পড়া শেষ হইলে মাওলানা ইসমাইল জাগিয়া উঠিতেন। শেষ রাত্রের দিকে বড় ছেলে মাওলানা মুহম্মদ সাহেবকে জাগাইয়া দেওয়া হইত। তাকওয়া-পরহেজগারী সুখ্যাতির জন্যই মাওলানা ইসমাইল সাহেবের দিল্লীর সকল মহলে অত্যন্ত শ্রদ্ধেয় ব্যক্তি হিসাবে বিবেচিত হইতেন। সেই যুগের দিল্লীতে মুসলমানদের মধ্যে এমন

সব দলাদলি ও মাজহাবী কোন্দল ছিল যে, একজন আলেম আর একজনের পেছনে নামাজ পড়িতে সম্ভব হইতেন না। তেমনি প্রত্যেকের অনুসারীগণের মধ্যেও ছিল সীমাহীন হানাহানি। সর্বক্ষণ চলিত একদল আর একদলকে ছোট করিবার বিরামহীন প্রয়াস। এই অবস্থার মধ্যেও কোন মত-পথের লোকই মাওলানা মুঃ ইসমাইলের বিরুদ্ধে কখনও কোন অভিযোগ উত্থাপন করিতে দেখা যায় নাই। তাঁহার পেছনে নামাজ পড়িতেও কেহ কোনদিন আপত্তি জানায় নাই।

### মেওয়াত এলাকার সহিত সম্পর্কের সূত্রপাত

একদিন মাওলানা সাহেব মসজিদে আনিয়া দেখিলেন, জামাতে নামাজ পড়িবার মত কোন লোক নাই। সঙ্গে সঙ্গে তিনি বাহির হইয়া পড়িলেন, যদি দুই-একজন লোক ডাকিয়া আনিয়া জামাতের ব্যবস্থা করা যায়! তিনি দেখিতে পাইলেন, কয়েকজন দরিদ্র মুসলমান মজদুরীর তালাশে শহরের দিকে যাইতেছে। তাহাদিগকে ডাকিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, শহরে গেলে রোজ যে পরিমাণ মজদুরী পাওয়া যায় তা পরিশোধ করার শর্তে তাহারা মসজিদে আসিতে রাজী আছে কি না? সঙ্গে সঙ্গে তাহারা রাজী হইয়া গেল। মাওলানা লোকগুলিকে নিয়া মসজিদে আসিলেন এবং নামাজ-কলেমা ইত্যাদি শিক্ষা দিতে শুরু করিলেন। এমনিভাবে রোজকার মজদুরী পরিশোধ করিয়া তিনি কয়েকজন লোককে পাক্কা নামাজী করিয়া তুলিলেন। কালে এইভাবে বাংলাওয়ালী মসজিদের মন্দ্রাসার সূত্রপাত হইল। এরপর হইতে সব সময় মেওয়াত এলাকার দশ-বার জন করিয়া লোক মসজিদে থাকিয়া কোরআন ও মাসআলা-মাসায়েল শিক্ষা করিতেন। মির্জা-ইলাহী বখশ ইহাদের খানার ব্যবস্থা করিতেন। কিছু সংখ্যক গরীব মুসলমানকে রোজকার মজদুরী প্রদান করিয়া মাওলানা ইসমাইল সাহেব দ্বীন শিক্ষা দেওয়ার যে অনন্য নজীর স্থাপন করিয়া গেলেন, উহাই শেষ পর্যন্ত রাজপুতনা সন্নিহিত সুদূর গ্রামাঞ্চলের অনুন্ত মুসলমান সমাজের মধ্যে দ্বীনি এলেম শিক্ষা করিবার ব্যাপক ভবিষ্যতের দ্বারোদঘাটন করে।

### মাওলানা সাহেবের ইন্দ্রকাল

১৩১৫ হিজরীর ৪ঠা শাওয়াল মোতাবেক ১৮৯৮ সনের ২৬শে ফেব্রুয়ারী মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল দিল্লীর খেজুরওয়ালী মসজিদে ইন্দ্রকাল করেন। তাঁহার জানায় এত লোক সমাগম হইয়াছিল যে, মসজিদ হইতে নিজামুদ্দীন পর্যন্ত সাড়ে তিন মাইল পথে কোথাও তিল ধারণের স্থান ছিল না। খাটিয়ার হাতলের সঙ্গে লম্বা কাঠ সংযোজন করিয়া দেওয়ার পরও এই সুনীর্ঘ পথে

অনেকের পক্ষেই খাটিয়ায় কাঁধ লাগানোর সুযোগ হইয়া উঠে নাই। দিল্লী শহরের সর্ব মত-পথের লোকজন তখনকার দিনে আর কোন মওকায় এমন প্রাণচালা শুন্দা নিয়া একত্রিত হইয়াছেন বলিয়া জানা যায় না। অত্যধিক ভীড়ের দরুণ বারবার জানায় পড়িতে হয়। এমনকি দাফন করিতেও কিছুটা বিলম্ব হইয়া যায়।

রেওয়ায়েত আছে, সেই যুগের একজন বিশিষ্ট আহলে-কাশফ বুর্জুর্গ ব্যক্তি কাশফের মাধ্যমে দেখিতে পাইলেন, মাওলানা ইসমাইল সাহেব বলিতেছেন—“আমাকে শীষ্ট বিদায় দাও। হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহে ওয়া সাল্লাম সাহাবায়ে-কেরামের এক জামাতসহ আমাদের জন্য অপেক্ষা করিতেছেন। এই দৈরীর জন্য আমি লজিত হইতেছি।”

মধ্যম সাহেবজাদা মাওলানা মুহম্মদ ইয়াহইয়া জানায় নামাজ পড়ান। বিভিন্ন আকীদা ও মত-পথের লোক বিনা দ্বিধায় এই জানায় জামাত আদায় করেন।

### সত্তানাদি

মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল সাহেব মৃত্যুকালে তিন সত্তান রাখিয়া যান। প্রথম বিবির পক্ষে মাওলানা মুহম্মদ সাহেব ছিলেন ইহাদের মধ্যে সকলের বড়। পরে তিনিই পিতার স্থলাভিষিক্ত হন।

দ্বিতীয় বিবি হ্যরত মাওলানা মোজাফফর হোসাইন সাহেবের নাতনীর গর্ভে আরও দুই ছেলে জন্মগ্রহণ করেন। ইহাদের একজন মাওলানা মুহম্মদ ইয়াহইয়া এবং সর্ব কনিষ্ঠজন মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস (রাহঃ)।

১৩০৩ হিজরী সনে মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াসের জন্য হয়। জন্য তারিখের সহিত সামঞ্জস্য রাখিয়া নাম রাখা হয় আখতার ইলয়াস।

### বাল্যকাল

মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস (রাহঃ)-এর বাল্যকাল অতিবাহিত হয় মাতুলালয় কান্দালা এবং নিজামুদ্দীনে পিতার সাহচর্যে।

কান্দালার সেই ঐতিহ্যবাহী খান্দান ছিল তখন দ্বীনদারী, ইবাদত-বন্দেগী এবং এলেম চর্চার ক্ষেত্রে সারা হিন্দুস্থানে নজিরবিহীন। পুরুষদের পাশাপাশি খান্দানের মহিলাগণের মধ্যেও নফল ইবাদত, কোরআন তেলাওয়াত এবং এলেম চর্চা এমন এক পর্যায়ে গিয়া পৌছিয়াছিল-যা আজকের যুগের অনেক বিজ্ঞ আলেম এবং আবেদের পক্ষেও বিশ্বয়কর ব্যাপার বলিয়া মনে হইবে।

রমজান মাসে অন্তপুরেও কোরআন তেলাওয়াতের ব্যাপক এন্টেজাম হইত।

ঘরের ছেলেরা তেলাওয়াতে মশগুল থাকিত, মা-খালা-ভগ্নিগণ তাহা শুনিতেন, নিজেরা কোরআন শরীফ পাঠ করিতেন, রাত্রির পর রাত্রি জাগিয়া নফল নামাজের মধ্যে কোরআন শরীফ থতম করিতেন।

সাধারণতঃ কোরআন শরীফ তরজমাসহ তফসীরে মাজাহেরে হক, মাশারেকুল-আনওয়ার, হেছনে-হাটীন প্রভৃতি কিতাব ছিল পরিবারের মেয়েদের সাধারণ পাঠ্যতালিকার অন্তর্ভুক্ত। অস্তপুরের প্রায় প্রত্যেকেই এই সমস্ত কিতাব পাঠে নিরত থাকিতেন।

ইবাদত-বন্দেগী এবং এলেম চর্চার পাশাপাশি পারিবারিক পরিবেশে মেয়েরা যে সমস্ত গল্প-গুজব করিতেন তার মধ্যে থাকিত হ্যরত শাহ আব্দুল আজীজ, হ্যরত সৈয়দ আহমদ শহীদ প্রমুখ এবং তাঁহাদেরই অনুসারী খান্দানের অন্যান্য বুজুর্গগণের তাকওয়া-পরহেজগারী ও দীনের জন্য অনন্য সাধারণ ত্যাগ-তিতীক্ষার হৃদয়গ্রাহী কাহিনীমালা। শিশুদিগকে তাঁহারা ব্যাস্ত্বা-ব্যাস্ত্বীর কাহিনী না শুনাইয়া শহীদানের বীরত্ব কাহিনী বলিতে বলিতে ঘুম পাঢ়াইতেন।

পরিণত বয়সে হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস (বাহঃ) বাল্যকালের সেইসব সূচিকথা শুনাইয়া বলিতেন- “ঐ সমস্ত পবিত্র কোলেই আমরা লালিত হইয়াছিলাম। কিন্তু আক্ষেপের বিষয়, আজকাল মুসলমানদের ঘরানা এইরূপ পূর্ণবর্তী মায়েদের কোল হইতে শূন্য হইয়া গিয়াছে।

এই পরিবারের প্রাচীনাদের জন্য বালাকোটের শহীদানের কাহিনী এবং সারা উপমহাদেশে দাবানলের ন্যায় ছড়াইয়া পড়া জেহাদী আন্দোলনের লোমহর্ষক ঘটনাবলী ছিল অনেকটা নিজেদেরই পারিবারিক ঘটনাবলীর মত। মাওলানা ইলয়াস সাহেবের নানী বিবি আমাতুর রহমান ছিলেন হ্যরত সৈয়দ আহমদ শহীদের অন্যতম বিশিষ্ট সহচর হ্যরত মাওলানা মোজাফফর হোসাইন সাহেবের কল্যাণ। তিনি ছিলেন যুগের রাবেয়া বস্ত্রী। সর্বদা প্রায় ইবাদত-বন্দেগীতেই মশগুল থাকিতেন। হ্যরত মাওলানা ইলয়াস বর্ণনা করেন, “নানীআমা নামাজের মধ্যে এমন নিমগ্ন হইয়া পড়িতেন যে, নামাজে হ্যরত মাওলান গঙ্গোষ্ঠীর মধ্যে কেবল আমি এই ধরনের নিমগ্নতা দেখিয়াছি।” উল্লেখ্য যে, হ্যরত মাওলানা গঙ্গোষ্ঠীর নামাজ ছিল সমসাময়িক উলামা তবকার মধ্যে একান্তই অনন্যসাধারণ।

বিবি আমাতুর রহমান পিতার যবানী জেহাদের যে সমস্ত কাহিনী শুনিয়াছিলেন, পরিবারের শিশুদের নিয়া সেইসব গল্প বলিতেন। দীনের জন্য ত্যাগ ও কুরবানীর জন্য এইভাবেই সকলকে বাল্যকাল হইতে উদুক করিয়া তুলিতেন।

শেষ বয়সে তিনি আল্লাহর ধ্যানে এমনই নিমগ্ন হইয়া গিয়াছিলেন যে,

খাওয়া-দাওয়ার কথাও তাঁহার খেয়াল থাকিত না। কেহ কিছু দিলে খাইতেন, অন্যথায় এমনিতেই বসিয়া আল্লাহু আল্লাহু করিতে থাকিতেন।

হ্যরত মাওলানা ইলয়াসের (বাহঃ) মাতা বিবি সুফিয়াও ছিলেন নজিরবিহীন একজন তাপসী। তিনি কোরআনের হাফেজ ছিলেন। বিবাহের পর প্রথম স্তান মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেবকে কোলে নিয়া তিনি কোরআন হেফ্জ করেন। তাঁহার ইয়াদ এমন মজবুত ছিল যে, সাধারণ হাফেজগণ তাঁহার সম্মুখে কোরআন শুনাইতে সাহস করিত না।

রমজান মাসে তিনি প্রতিদিন পূর্ণ এক খতম এবং অতিরিক্ত আরও দশপারা কোরআন শরীফ তেলাওয়াত করিতেন। এইভাবে ত্রিশ দিনে সাধারণতঃ তাঁহার চল্লিশটি খতম হইয়া যাইত। ঘরের সাধারণ কাজকর্মে নিরত থাকিয়াই তিনি কোরআন শরীফ তেলাওয়াত করিতে থাকিতেন। রমজান ছাড়া অন্যান্য সময়ে তাঁহার দৈনন্দিন নিয়ম ছিল, দুর্দশ শরীফ- পাঁচ হাজার বার, আল্লাহু আল্লাহু জিকির-পাঁচ হাজার বার, বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম-উনিশশত বার, ইয়া মুগ্নী-এগারশত বার, লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহু-বারশত বার, ইয়া হাইউ ইয়া কাইয়ুম-দুইশত বার, হাচবিয়াল্লাহু ওয়া নেমাল ওয়াকীল-পাঁচশত বার, সোবহানাল্লাহু-দুইশত বার, আলহামদু লিল্লাহু-দুইশত বার, লা-ইলাহা ইল্লা আল্লাহু আকবার-দুইশত বার, আস্তাগ ফেরল্লাহু-পাঁচশত বার, উফাববেয়ু আমরী ইলাল্লাহু-একশত বার, সোবহান্নাল্লাহু ওয়ানেমাল ওয়াকীল-একশত বার, রাবীবী ইন্নি মাগলুবুন ফান্তাছের- একশত বার, রাবীবী ইন্নি মাছছানি যায় যুরুব ওয়া আন্তা আরহামুর রাহিমীন-একশত বার, লা ইলাহা ইল্লা আনতা সোবহানাকা ইন্নি কুন্তু মিনায়্যালেমীন- একশত বার নিয়মিত পাঠ করিতেন। তার সঙ্গে সঙ্গে কোরআন শরীফের অন্ততঃ এক মঞ্জিল রোজ অবশ্যই তেলাওয়াত করিতেন।

(তাজ্কেরাতুল খলীল)

### প্রাথমিক শিক্ষা

খান্দানের সাধারণ দস্তুর অন্যায়ী হ্যরত মাওলানা ইলয়াসও খুব অল্প বয়সেই কোরআন শরীফ হেফ্জ করেন। পরিবারের অন্যান্যদের সঙ্গে মাতা-মাতামহীর নেগরানীতেই প্রাথমিক কিতাবাদিও পড়িতে শুরু করেন। এই পূর্ণবান খান্দানে কোরআন শরীফ হেফ্জ করিবার রীতি এমনই ব্যাপক ছিল যে, পারিবারিক মসজিদে জামাতের সময় প্রায় দেড় কাতারের মধ্যে একমাত্র মোয়াজ্জেম ব্যতীত আর যাহারা দাঁড়াইতেন তাঁহাদের মধ্যে কোরআনের হাফেজ ব্যতীত কাহাকেও পাওয়া যাইত না।

শিশুকালে মাতামহী মাওলানা ইলয়াসকে অসাধারণ স্নেহ করিতেন। অনেক সময় পিঠে হাত রাখিয়া বলিতেন- আখতার! জানিনা কেন তোর শরীর হইতে আমি সাহাবায়ে-কেরামের সুগন্ধ পাই। কখনও কখনও বলিতেন- তোর সঙ্গে আমি সাবাহীগণের ছায়া চলাফেরা করিতে দেখি।

বাল্যকাল হইতেই মাওলানা ইলয়াস-এর মধ্যে এমন সব গুণের প্রকাশ ঘটিয়াছিল- যার নমুনা একমাত্র সাহাবায়ে-কেরামের চরিত্রেই দেখা যায়। দীনের জন্য মহৱত, দীন প্রচারের ব্যাপারে অধীর আগ্রহ এবং চিন্তা তাঁহাকে ছাত্রজীবনেই সাহাবায়ে-কেরামের শানে নিয়া উপনীত করিয়াছিল। তাঁহার ওস্তাদ শায়খুল হিন্দ হ্যরত মাওলানা মাহমুদুল হাসান সাহেব বলিতেন- “মৌলবী ইলয়াসকে দেখিলে আমার সাহাবায়ে-কেরামের কথা স্মরণ হইয়া যায়।”

আল্লাহর দীনের প্রতি সীমাহীন মহৱতের যে উত্তাপ তাঁহার মধ্যে জন্মগতভাবে সৃষ্টি হইয়াছিল, উত্তরকালে একটি নিয়মিত আন্দোলনের ধারায় যাহা সারা জাহানকে উত্পন্ন করিয়া তুলিয়াছে, বাল্যকালেই তার কিছু কিছু আভাস তাঁহার মধ্যে প্রকাশ পাইত। পারিবারিক পরিবেশে দীনের জন্য কুরবানীর বিভিন্ন কাহিনী শ্বেত করিয়া সেই উত্পাদ অনেক সময় স্ফুলিঙ্গের আকারে আত্ম-প্রকাশও করিত। কান্দালার মোঃ রিয়াজুল ইসলাম নামক তাঁহার এক বাল্যসাধী ও মক্তবের সহপাঠী বর্ণনা করিয়াছেন- একদিন বালক ইলয়াস একটি লাকড়ী কাঁধে করিয়া মক্তবে আসিলেন এবং আমাকে ডাকিয়া বলিতে লাগিলেন- “ভাই রিয়াজ! চল বে-নামাজীদের বিরুদ্ধে জেহাদ শুরু করি।” বলাবাহ্ল্য, এই ধরনের অনুভূতি সাধারণ বালকদের মধ্যে প্রকাশ পাওয়ার কথা নয়।

### হ্যরত গঙ্গোহীর সান্নিধ্যে

হিজরী তেরশত এগার সনে মাওলানার মধ্যম ভাই মাওলানা মুহম্মদ ইয়াহইয়া জামানার শ্রেষ্ঠ বুজুর্গ-গুলুকুলশিরোমণি হ্যরত মাওলান রশিদ আহমদ গঙ্গোহীর খেদমতে অবস্থান করার উদ্দেশ্যে গঙ্গোহ চলিয়া গেলেন।

মাওলানা ইলয়াস তখন কখনও পিতার সঙ্গে দিল্লীর নিজামুদ্দীনে আবার কখনও মাতুলালয় কান্দালায় অবস্থান করিতেন। নিজামুদ্দীনে তাঁহার পিতা ইবাদত-বন্দেগীতে এত বেশি মগ্ন থাকিতেন যে, বালক ইলয়াসের লেখা-পড়ার দিকে বেশি নজর দেওয়ার সুযোগ পাইতেন না। ফলে লেখা-পড়া আশানুরূপ হইতেছিল না। মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেব এই অবস্থা দেখিয়া পিতার অনুমতি প্রাপ্ত করতঃ মাওলানা ইলয়াসকে গঙ্গোহে নিজের তত্ত্ববধানে নিয়া আসিলেন। এখানে বড় ভাইয়ের নিকটেই নতুন করিয়া তাঁহার লেখা-পড়া শুরু হইল। ইহা

হিজরী ১৩১৫ সনের কথা।

গঙ্গোহ ছিল তখন সমগ্র উপমহাদেশের বিশিষ্ট ওলী-আবেদ এবং প্রখ্যাত আলেম-উলামাগণের মিলনকেন্দ্র। জামানার কুতুব হ্যরত গঙ্গোহীর সান্নিধ্য লাভ করিবার জন্য সারা উপমহাদেশ এমন কি বহির্দেশ হইতেও জ্ঞানী-গুণীগণ ছুটিয়া আসিতেন। এই মহামিলন কেন্দ্রে সকাল-সন্ধ্যা যে সমস্ত মজলিস বসিত, তার মধ্যে সারা মুসলিম জাহানের সমস্যাদিও আলোচিত হইত। অধঃপতিত মুসলিম জাতিকে পতনের গভীর পংক হইতে উদ্বার করিয়া কোন্ পথে নতুন জীবনের আবেহায়াতে স্নাত করানো যায়, সেই সব বিষয়ই ছিল সকল আলোচনার মূলকথা।

মাওলানা ইলয়াস বাল্যকালেই সেই মহান তীর্থে আসিয়াছিলেন এবং একজন মানুষের পক্ষে জীবনের আদর্শ হিসাবে কোন কিছু পরিপূর্ণরূপে গ্রহণ করিবার সর্বোত্তম যে সময়টুকু, তার সবটুকুই তিনি ব্যয় করিয়াছেন গঙ্গোহে হ্যরত গঙ্গোহীর সান্নিধ্যে। দশ-এগার বৎসর বয়সে তিনি এখানে আগমন করেন এবং ১৩২৩ হিজরীতে হ্যরত গঙ্গোহীর যখন ইন্দোকাল হয় তখন মাওলানা ইলয়াস বিশ বৎসরের যুবক। জীবনের এই অতি মূল্যবান সময়টুকু তিনি একাধারে শিক্ষায় গভীর মনোনিবেশ এবং অন্যদিকে হ্যরত গঙ্গোহীর সান্নিধ্য হইতে এলেম ও মারেফাতের ফয়েজ পরিপূর্ণরূপে গ্রহণ করিবার সুযোগ লাভ করেন।

জাতির জন্য তাঁহার অন্তরে যে সীমাহীন মহৱত, পতিত মুসলিম সমাজকে পতনের অক্ষুণ্ণ হইতে উদ্বার করিবার যে অসামান্য আকৃতি এবং শয়নে-জাগরণে পথহারা মুসলিম জাতির জন্য শোনিতাক্ষৰবর্ণণ করিবার যে উদ্দেগ উত্তরকালে তাঁহাকে দীওয়ানা করিয়া তুলিয়াছিল, তার সবটুকুই তিনি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন দশ বছর হ্যরত গঙ্গোহীর অতি নিকট সান্নিধ্যের মধ্য হইতে।

মাওলানা মুহম্মদ ইয়াহইয়া ছিলেন একজন দক্ষ ওস্তাদ এবং স্নেহপ্রবণ মুরুবী। লেখা-পড়ায় পরিপূর্ণতা অর্জনের সঙ্গে সঙ্গে মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস যাহাতে হ্যরত গঙ্গোহীর দরবারের পরিপূর্ণ ফয়েজ গ্রহণ করিতে পারেন সেই দিকেও তাঁহার পরিপূর্ণ খেয়াল থাকিত। গঙ্গোহ দরবারে যখনই কোন যোগ্য আলেমের আগমন হইত তখন নিয়মিত ছবক বক্ষ করিয়া মাওলানাকে তাঁহাদের সান্নিধ্য লাভের সুযোগ করিয়া দেওয়া হইত। মাওলানা সাহেব ঐসমস্ত বুজুর্গানের খেদমতে লাগিয়া যাইতেন, কথাবার্তা শুনিতেন, শিক্ষাগ্রহণ করিতেন।

## বায়আত

হ্যরত মাওলানা গঙ্গোহী সাধারণতঃ অন্ন বয়ক কোন লোক এবং ছাত্রগণকে মুরীদ করিতেন না। লেখা-পড়া শেষ করিবার পরই কেবল মুরীদ হওয়ার অনুমতি প্রদান করিতেন। কিন্তু মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াসের অসাধারণ আগ্রহ এবং রহনী অবস্থার কথা বিবেচনা করিয়া তাঁহাকে বায়আত হওয়ার অনুমতি প্রদান করেন।

জনুগতভাবেই মাওলানা ইলয়াসের মধ্যে এমন অসাধারণ যোগ্যতা এবং এশক-মহবতের অনুভূতি ছিল-যা মুরীদ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে স্ফুলিঙ্গের ন্যায় ফুটিয়া বাহির হইতে শুরু করিল। শায়খের প্রতি তাঁর এমন আকর্ষণ ছিল যে, কিছুক্ষণ না দেখিয়া তিনি যেন অস্থির হইয়া উঠিতেন। হ্যরত গঙ্গোহীর সাধারণতঃ হজরায় নিরিবিলি পরিবেশে ইবাদত-বন্দেগীতে মশগুল থাকিতেন। মাওলানা ইলয়াস সেই হজরায় বসিয়াই অনেক সময় পড়াশোনা করিতেন। হ্যরত গঙ্গোহী এই বলিয়া তাঁহাকে অনুমতি দিয়াছিলেন যে- “ইলয়াসের উপস্থিতিতে আমার নীরব সাধনায় কোন প্রকার বিঘ্ন সৃষ্টি হওয়ার সংভাবনা নাই।”

একবার মাওলানা ইলয়াস শায়খের নিকট বর্ণনা করিলেন যে, জিকির করিবার সময় তাঁহার অন্তরে বোঝার মত কি যেন অনুভূত হয়। এই কথা শুনিয়া হ্যরত গঙ্গোহী একটু চমকিত হইলেন; বলিলেন, এই একই কথা হ্যরত মাওলানা কাসেম নানুতুবী তাঁহার শায়খ হ্যরত হাজী এমদাদুল্লাহ মোহাজেরে মক্কীর (রাহঃ) নিকট বর্ণনা করিলে তিনি বলিয়াছিলেন-এর দ্বারা অনুমতি হয় যে, আল্লাহ পাক তোমার দ্বারা কোন বিরাট কাজ আঞ্জাম দেওয়াইবেন।

শিক্ষার ব্যাপারেও মাওলানা ইয়াহৈয়া সাহেব এমন একটি নতুন পদ্ধা অবলম্বন করিয়াছিলেন- যা দ্বারা গতানুগতিক কিতাব পাঠের চাইতে আরবী ভাষাজ্ঞান এবং স্বাধীনভাবে যে কোন কিতাব পড়িয়া তা পরিপূর্ণরূপে অনুধাবন করিবার যোগ্যতা অতি সাধারণভাবে সৃষ্টি হইয়া যায়। যে পর্যন্ত পাঠ্য কোন কিতাব সম্পূর্ণ স্বাধীনভাবে অন্যকে বুঝাইয়া দেওয়ার পরিপূর্ণ যোগ্যতা অর্জিত না হইত, সেই পর্যন্ত তাঁহাকে পরবর্তী কোন কিতাব পড়িতে দেওয়া হইত না। এই পদ্ধায় যোগ্য ওস্তাদের তত্ত্বাবধানে মেহনত করিয়া হ্যরত মাওলানা ইলয়াস অতি সহজে সমস্ত পাঠ্য কিতাবে অসাধারণ যোগ্যতা অর্জন করিয়াছিলেন। এমনকি পাঠ্যবস্ত্র যে সমস্ত কিতাব তিনি পাঠ করেন নাই, শিক্ষকতার সময় কোনৱে পূর্ব প্রস্তুতি ব্যতিরেকেই তিনি অত্যন্ত যোগ্যতার সঙ্গে সেই সমস্ত কিতাবও অবলীলাক্রমে পড়াইতে পারিতেন।

## অসুস্থতা : শিক্ষা জীবনে বিষ

শারীরিক দিক হইতে হ্যরত মাওলানা ইলয়াস (রাহঃ) বাল্যকাল হইতেই অত্যন্ত দুর্বল ছিলেন। গঙ্গোহে অবস্থানের সময়েই তিনি মারাঘকভাবে অসুস্থ হইয়া পড়েন। তাঁহার মাথায় এমন এক ধরনের অসুস্থতা দেখা দিল যে, দীর্ঘ কয়েক মাস মাথা ঝুঁকাইয়া সেজদা দেওয়াও সম্ভবপর হইত না। এই জটিল রোগের চিকিৎসার জন্য দীর্ঘ সাত বৎসর তাঁহাকে একফোটা পানিও পান করিতে দেওয়া হয় নাই। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় হইল, শারীরিক অসুস্থতা সত্ত্বেও তিনি প্রকৃতিগতভাবে এমন সংযমী ছিলেন যে, পানি পান না করিবার কষ্ট তিনি অবলীলাক্রমে বরদাশ্ত করিয়া যান। পরবর্তী জীবনেও তিনি কেবল খাওয়ার সময় নামমাত্র পানি ব্যবহার করিতেন।

মাথায় অস্বাভাবিক ব্যথার কারণে চিকিৎসকগণ তাঁহার পড়াশোনা সম্পূর্ণ বন্ধ করিয়া দিলেন। কিন্তু দিন পর কিছুটা আরোগ্য লাভ করিয়াই তিনি পড়ার জন্য অস্থির হইয়া উঠিলেন। বড় ভাই মাওলানা ইয়াহৈয়া সাহেব অসুস্থ দুর্বল শরীর নিয়া লেখা-পড়া পুনরাবৃত্ত করিতে বারণ করিলেন। কিন্তু শেষ পর্যন্ত মাওলানার অস্বাভাবিক উদ্বেগ লক্ষ্য করিয়া তিনি অনুমতি না দিয়া পারিলেন না। দুর্বল শরীর লইয়াই মাওলানা তাঁহার অসমাপ্ত শিক্ষাজীবন পূর্ণ করার সাধনায় আঘাতিয়ে পারিলেন।

## হ্যরত গঙ্গোহীর ইন্দ্রেকাল

হিজরী ১৩২৩ সনে কুতবে-আলয় হ্যরত মাওলান রশীদ আহমদ গঙ্গোহী ইন্দ্রেকাল করেন। মাওলানা ইলয়াস প্রিয় মুরশিদের বিদায় মুহূর্তে পাশে বসিয়া সূরা ইয়াছীন পাঠ করিতেছিলেন। শায়খের প্রতি তাঁহার যে অস্বাভাবিক মহবত ছিল তা আগেই উল্লিখিত হইয়াছে। প্রিয় মুরশিদের এই বিদায় ব্যথায় তিনি এমন আঘাত পাইলেন যে, দীর্ঘদিন তাঁহার মুখ হইতে কোন কথা বাহির হইত না। পরবর্তী জীবনে অনেক সময় তিনি বলিতেন, “জীবনে দুইটি আঘাতই আমাকে মৃক করিয়া দিয়াছে, প্রথম আমার আক্বার ইন্দ্রেকাল এবং দ্বিতীয়বার আমার শায়খ হ্যরত গঙ্গোহীর চির বিদায়। ভাই! জীবনের সব কান্না যেন আমি হ্যরত গঙ্গোহীর ওফাতের সময়ই কান্দিয়া ফেলিয়াছি।”

## এলমে-হাদীসের সনদ

লেখা-পড়া শেষ করিয়া হ্যরত মাওলানা এলমে-হাদীসের সনদ লাভ করিবার উদ্দেশ্যে দারুল উলুম দেওবন্দে হ্যরত শায়খুল-হিন্দ মাওলানা মাহমুদুল-

হাসানের খেদমতে হাজির হইলেন। এক বৎসরকাল এখানে হ্যরত শায়খুল-হিন্দের নিকট বোখারী শরীফ ও তিরমিজী শরীফ পাঠ করিয়া সনদ লাভ করেন। এখানে প্রথ্যাত মোহাদ্দেস হ্যরত আল্লামা ইবরাহীম বলিয়াবী ছিলেন তাঁহার সহপাঠী।

হাদীসে সনদ লাভ করিবার পর হ্যরত শাহ আব্দুল আজীজ-প্রবর্তিত জেহানী আন্দোলনে জীবন উৎসর্গ করিবার অঙ্গীকারসহ হ্যরত শায়খুল-হিন্দের হাতে জেহাদের বায়আত গ্রহণ করেন।

দেওবন্দ হইতে ফিরিয়া আসিয়া তিনি পুনরায় মাওলানা ইয়াহিয়া সাহেবের নিকট হাদীস শরীফ পাঠ করেন।

এলমে-দীনে পরিপূর্ণতার সনদ লাভ করার পর তিনি হ্যরত শায়খুল-হিন্দের হাতে দ্বিতীয়বার মুরীদ হওয়ার আকাঙ্ক্ষা প্রকাশ করায় হ্যরত শায়খুল-হিন্দ তাঁহাকে হ্যরত গঙ্গোহীর বিশিষ্ট খলিফা হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরীর খেদমতে যাওয়ার পরামর্শ দিলেন। ওস্তাদের পরামর্শকে শিরোধার্য করিয়াই তিনি হ্যরত সাহারানপুরীর খেদমতে হাজির হইয়া ছুলুকের রাস্তায় কামালাত অর্জন করেন।

### ইবাদত-বন্দেগীতে নিমগ্নতা

গঙ্গোহে অবস্থানকালে হ্যরত গঙ্গোহীর ইন্দোকালের পর কিছুকালের জন্য মাওলানা সম্পূর্ণ নিরিবিলি জীবন বাছিয়া নেন। এমনকি দিনের পর দিন তাঁহার মুখ হইতে একটি কথাও তখন বাহির হইত না। অধিকাংশ সময় ইবাদত-বন্দেগীতে মশগুল থাকিতেন। মাঝে মাঝে গভীর ধ্যানে আচ্ছন্ন হইয়া যাইতেন। শায়খুল হাদীস হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ যাকারিয়া বর্ণনা করেন, সেই যুগে আমরা গঙ্গোহে প্রাথমিক কিতাবাদি পড়িতাম। হ্যরত মাওলানা ইলয়াস সাহেব আমাদিগকে ফারসী পহেলী পড়াইতেন। তিনি তখন অধিকাংশ সময় হ্যরত মাওলানা আব্দুল কুদুস গঙ্গোহীর মাজার পার্শ্বে হাঁটু গাড়িয়া বসিয়া গভীর ধ্যানে মগ্ন থাকিতেন। আমরা পড়া তৈরী করিয়া সেখানেই তাঁহার নিকট হাজির হইতাম। কিতাব খুলিয়া ছবকের স্থানে আঙ্গুল দিয়া দেখাইয়া দিয়া আমরা পড়িতে শুরু করিতাম। যেখানে আমরা ঠেকিয়া যাইতাম তিনি হাতের ইশারায় সেখানেই ছবক বক্ষ করিয়া দিতেন। আমরা বুঝিতাম, পড়া আর আগে অগ্রসর হইবে না, নতুন করিয়া পড়া তৈরী করিয়া আসিতে হইবে।

তখনকার সময়ে মাওলানা নফল নামাজের মধ্যেই অধিকাংশ সময় ব্যয় করিতেন। মাগরিবের পর হইতে এশার সময় পর্যন্ত প্রায় নফল নামাজেই

কাটাইয়া দিতেন। আল্লাহর ধ্যানে গভীর নিমগ্নতার এই সময়টিতে তাঁহার বয়স হইয়াছিল পঁচিশ কি ছাবিশ বৎসর মাত্র।

কর্তব্যে গভীর একাধিতা এবং শ্঵নিষ্ঠ আগ্রহ ছিল তাঁহার চরিত্রের প্রধান বৈশিষ্ট্য। এই একাধিত ও নিষ্ঠার বলেই শারীরিক দিক দিয়া নিতান্ত দুর্বল হওয়া সত্ত্বেও তিনি এমন বিরাট কাজ আঞ্চাম দিয়া গিয়াছেন। কর্তব্যের ডাক আসিলে তিনি আত্মহারা হইয়া যাইতেন। শরীরের প্রতি লক্ষ্য থাকিত না। মজযুবের ব্যগ্রতা সহকারে অভীষ্টের পানে ছুটিয়া চলিতেন। তাঁহার জীবনে মজযুবিয়তের এমন অনেক ঘটনা দেখা যায়; সাধারণ বুদ্ধিতে যার পরিমাপ করা সম্ভব নয়।

একবারকার ঘটনা- শুনিতে পাইলেন, মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী (রাহঃ) দিল্লীতে তশরিফ আনিয়াছেন। তখন তিনি কঠিন রোগে শ্যায়শায়ী। শরীর এত দুর্বল যে, উপরের কামরা হইতে নীচে আসারও শক্তি নাই। কিন্তু প্রিয় মুরশিদের আগমনবার্তা শুনার সঙ্গে সঙ্গেই বিছানা হইতে উঠিয়া বসিলেন এবং পায়ে হাঁটিয়া বাঢ়ি হইতে দিল্লীতে আসিয়া উপনীত হইলেন। দিল্লী পৌছার আগ পর্যন্ত কখনও তাঁহার খেয়াল হয় নাই যে, তিনি মারাওক অসুস্থ, শারীরিক দিক দিয়া চলাফেরা করিতে সম্পূর্ণ অক্ষম।

### সমসাময়িক ওলামা ও আওলিয়াগণের সহিত সম্পর্ক

জীবনের এই পর্যায়ে হ্যরত গঙ্গোহীর খলিফাবৃন্দ এবং সমসাময়িক অন্যান্য ওলামা ও আওলিয়াগণের সঙ্গে তাঁহার ভক্তি ও মহবতের সম্পর্ক অত্যন্ত দৃঢ়ভাবে গড়িয়া উঠিয়াছিল। হ্যরত শাহ আব্দুর রহীম রায়পুরী, শায়খুল-হিন্দ হ্যরত মাওলানা মাহমুদুল হাসান, হ্যরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভী প্রমুখ বুজুর্গানে-দীনের সঙ্গে এমন মহবতের সম্পর্ক গড়িয়া উঠিয়াছিল যে, অনেক সময় বলিতেন, এই সমস্ত বুজুর্গানকে আমি আমার অস্তিত্বের অঙ্গ হিসাবে মনে করি। অন্যদিকে সমসাময়িক ওলামা ও বুজুর্গানে-দীনের সকলেই তাঁহার প্রতি সীমাহীন আস্থাশীল ছিলেন। ইবাদত-মোশাকাত এবং এলেম ও প্রজ্ঞার ক্ষেত্রে তাঁহাকে অতি উচ্চে স্থান দিতেন। সকল মহলেই তাঁহার বৈশিষ্ট্যমণ্ডিত একটি আসন যেন সকলের অলঙ্কোর নির্ধারিত হইয়া গিয়াছিল। যুগশ্রেষ্ঠ ওলামা ও আওলিয়াগণের মাহফিলে সকলে ইমামতির জন্য তাঁহাকেই আগে বাঢ়াইয়া দিতেন।

একবারকার ঘটনা- কান্দালায় হ্যরত শাহ আব্দুর রহীম রায়পুরী, হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী, হ্যরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভী প্রমুখ যুগশ্রেষ্ঠ ওলামা-বুজুর্গণ একত্রিত হন। নামাজের সময় সকলে মিলিয়া

হ্যরত মাওলানা ইলয়াসকে ইমামতির জন্য হৃকুম করিলেন। ব্যাপার দেখিয়া বয়োবৃন্দ মৌলবী বদরুল হাসান সাহেব একটু রসিকতা করিয়া বলিলেন, এত বড় বড় গাড়ী, আর ইঞ্জিন এমন হাল্কা পাতলা! বুজুর্গগণের মধ্য হইতে একজন জবাব দিলেন-ইঞ্জিনের বৈশিষ্ট্য অবয়ব নয়, তার ভেতরকার শক্তি।

পরিবারের মধ্যে বাল্যকাল হইতেই সকলে তাঁহাকে মর্যাদার দৃষ্টিতে দেখিতেন। অন্ন বয়সেও বয়োবৃন্দগণ পর্যন্ত তাঁহার প্রতি শ্রদ্ধা প্রদর্শন করিতেন। মাওলানা মুহম্মদ ইয়াহইয়া সাহেব ছিলেন বড় ভাই, পিতার অবর্তমানে একমাত্র অভিভাবক মূরুবী। কিন্তু তিনিও তাঁহার এই রোগা-পাতলা ভাইটিকে অত্যন্ত মর্যাদার আসন দান করিতেন। তাঁহাদের মধ্যকার সম্পর্ক ছিল ছবছু হ্যরত ওসমানের (রাঃ) সঙ্গে হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সম্পর্কের ন্যায়।

শারীরিক দুর্বলতার জন্য বাল্যকাল হইতে তিনি কখনও কোন পরিশ্রমের কাজে অংশগ্রহণ করিতে পারিতেন না। লেখা-পড়া এবং ইবাদত-বন্দেগীর মধ্যে-য়ই তাঁর সময় অতিবাহিত হইত। অপরদিকে বড় ভাই মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেব ছিলেন অত্যন্ত পরিশ্রমী। ভীবিকার জন্য তিনি কিভাবের ব্যবসা করিতেন। সারাদিন কুতুবখানার কাজেই লাগিয়া থাকিতেন। এই দোকানটিই ছিল পরিবারের সকলের একমাত্র আয়ের উৎস। কিন্তু বড় ভাই একাই দোকানের সমস্ত কাজকর্ম আঞ্চাম দিতেন। ছেটচাইকে কখনও কাজ করিতে দিতেন না। কুতুবখানার প্রধান কর্মচারী ছিলেন মাওলানা ইয়াহইয়ার অত্যন্ত অনুগত এবং বিশ্বস্ত লোক। একদিন তিনি কথায় কথায় বলিয়া ফেলিলেন, আপনি একাই এত মেহনত করেন, অথচ পরিবারের সকলেই দোকান হইতে খরচ-পত্র গ্রহণ করিয়া থাকেন। মৌলবী ইলয়াস তো পড়াশোনার ফাঁকে একবেলা আসিয়া দোকানে বসিতে পারেন!

মাওলান ইয়াহইয়া এই কথা শুনিয়া অত্যন্ত ব্যথিত হইলেন। বিরক্তি প্রকাশ করিয়া কর্মচারীকে বলিলেন, হাদীস শরীফে আছে - তোমাদের মধ্যে যাহারা দুর্বল তাহাদের উসিলাতেই আল্লাহ পাক তোমাদিগতে রিজিক দান করেন, সাহায্য করেন। আমার ধারণা, এই দুর্বল ছেলেটার উসিলাতেই আল্লাহ পাক আমাদিগকে রিজিক দান করিতেছেন। সাবধান! ইহাকে তোমরা কখনও কোন কথা বলিও না। যাহা করিতে হয় আমাকে বলিও, আমি সব কাজ করিয়া দেব।

### কর্মজীবনের শুরুঃ ৩ বিবাহ

হিজরী ১৩২৮ সনের শাওয়াল মাসে সাহারানপুর হইতে একটি বিরাট কাফেলা হজ্জের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হয়। এই কাফেলায় মাদ্রাসা মাজাহেরুল-

উলুমের বেশ কয়েকজন ওস্তাদও শরীক ছিলেন। ফলে মদ্রাসার কাজ পরিচালনার জন্য সাময়িকভাবে কিছু সংখ্যক শিক্ষক নিয়োগ করা হয়। ইহাদের সঙ্গে হ্যরত মাওলানা ইলয়াসকেও নিয়োগ করিয়া মাধ্যমিক পর্যায়ের কিভাবাদি পড়ানোর দায়িত্ব দেওয়া হয়। ইহাই ছিল হ্যরত মাওলানার পক্ষে নিয়মিত কর্ম জীবনের শুরুঃ। অন্ন দিনের মধ্যেই তিনি শিক্ষকার কাজে বেশ দক্ষতার পরিচয় দেন। হজ্জের কাফেলা ফিরিয়া আসার পর নতুন নিয়োগপ্রাপ্ত অন্যান্য শিক্ষক সরিয়া গেলেন, কিন্তু মদ্রাসা কর্তৃপক্ষ হ্যরত মাওলানাকে স্থায়ী নিয়োগপত্র দিয়া রাখিয়া দিলেন। শিক্ষাদান কার্যে তাঁহার কঠোর পরিশ্রম এবং নিষ্ঠাও ছিল অনুকরণীয়। সাধারণ কিভাবাদি পড়াইতে গিয়াও তিনি অনেক বড় বড় কিভাব ঘাটাঘাটি করিতেন। বিশুর পড়াশুনা করিয়া আসিয়া পাঠদান করিতেন। শিক্ষকতার কাজে যৌবনের সেই সাধনার কথা পরবর্তীকালে কর্মজীবন সুপ্রতিষ্ঠিত তাঁহার অনেক ছাত্রের মুখে বহুলভাবে উচ্চারিত হইত।

হিজরী ১৩৩০ সনের ৬ই জিলকুদ মোতাবেক ১৯১২ সনের ১৭ই অক্টোবর তারিখে মাতুল মৌলবী রফিউল-হাসান সাহেবের কন্যার সহিত তাঁহার বিবাহ হয়। বড় ভাই মাওলানা মুহম্মদ সাহেব বিবাহ পড়ান। বিবাহ মজলিসে হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী, হ্যরত শাহ আন্দুর রহিম রায়পুরী, হ্যরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভী প্রমুখ সেই যুগের অনেক প্রখ্যাত আলেম-বুজুর্গ শার্মিল ছিলেন।

হ্যরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভীর বহুল প্রচারিত ওয়াজ “ফাওয়ায়েদুস সোহবা” এই বিবাহ মজলিস উপলক্ষে কান্দালায় এবং বিবাহের দিনেই দেওয়া হইয়াছিল।

### প্রথম হজঃ

হিজরী ১৩৩৩ সনে হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী (রাহঃ) এবং শায়খুল-হিন্দ হ্যরত মাওলানা মাহমুদুল হাসান (রাহঃ) একত্রে হজ্জে যাওয়ার জন্য তৈরী হইলেন। এই খবর শুনিয়া হ্যরত মাওলানাও হজ্জের জন্য অস্থির হইয়া উঠিলেন। বলিতেন, এই দুই বুজুর্গ বাহিরে চলিয়া যাওয়ার পর আমার নিকট সারাদেশ অক্ষকার বলিয়া মনে হইতেছে। সেই অক্ষকারে আমার পক্ষে বাস করা কি করিয়া সম্ভবপর হইবে? কিন্তু তাঁহার পক্ষে হজ্জে যাওয়ার পথে অনেক বাধা ছিল। প্রথম- খরচ-পত্রের এন্তেজাম, দ্বিতীয়- দীর্ঘ সফরে যাওয়ার জন্য পরিবার পরিজনের জন্য সুব্যবস্থা, বিশেষতঃ বৃন্দা মাতার নিকট হইতে অনুমতি গ্রহণ; বড় ভাই-এর সম্মতি। দিন যতই যাইতে লাগিল, হ্যরত মাওলানা

ততই অস্তির হইয়া উঠিতে লাগিলেন। তাঁহার এই অস্তিরতা লক্ষ্য করিয়াই বড় বোন (মৌঃ একরামুল হাসানের মাতা) পথ খরচের জন্য তাঁহার সমস্ত অলংকার দিয়া দিলেন। বঙ্গ-বাঙ্কবের মধ্যেও কেহ কেহ আর্থিক সাহায্য করিবার প্রতিশ্ফুল দিলেন।

সর্বাপেক্ষা কঠিন সমস্যা মায়ের অনুমতি অতি সহজেই পাওয়া গেল। বড় ভাই মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেবেও আনন্দিতচিন্তায়ে সম্মতি দিয়া দিলেন। এইবার হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরীর অনুমতির জন্য লিখিলেন, খরচ-পত্রের ব্যবস্থা কি করিয়া হইতেছে তারও বিস্তারিত বিবরণ দিলেন। হ্যরত সাহারানপুরী (রাহঃ) সকল বিষয় অবগত হইয়া হজ্জের অনুমতি দিলেন। খরচ-পত্রের জন্য বোনের অলংকারাদি বা ঝণগ্রহণ না করিয়া বরং বঙ্গ-বাঙ্কব ও আত্মীয়-স্বজনের স্বেচ্ছাপ্রণোদিত দান গ্রহণ করার পরামর্শ দিলেন। পীরের পরামর্শ অনুযায়ীই সকল গ্রন্থুতি সম্পন্ন হইল।

হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী (রাহঃ) প্রথম জাহাজে চলিয়া গিয়াছিলেন। তিনি দ্বিতীয় জাহাজে শাওয়াল মাসে হ্যরত শায়খুল-হিন্দের সঙ্গে রওয়ানা হইয়া গেলেন এবং ছয়মাস পর রবিউসমানীতে দেশে ফিরিয়া আসিয়া মদ্রাসার কাজে যোগদান করেন।

### মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেবের ইন্দ্রকাল

হ্যরত মাওলানার হজ্জ হইতে ফিরিয়া আসবার এক বৎসর পর ১০ই জিলকুদ তারিখে বড় ভাই মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেব ইন্দ্রকাল করেন। মাওলানা ইয়াহইয়া ছিলেন একাধারে হ্যরত মাওলানার পিতৃস্থানীয় মুরুর্বী, শিক্ষক, স্বেহপ্রবণ বড় ভাই এবং পবিবারের একমাত্র অভিভাবক। তাঁর এই আকশ্মিক ইন্দ্রকালে হ্যরত মাওলানার অন্তরে যে প্রচণ্ড আঘাত লাগিয়াছিল, জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত সেই আঘাতের ব্যথা অনুভূত হইত। ভাইয়ের প্রসঙ্গ উত্থাপিত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই তিনি কেমন যেন হইয়া যাইতেন। ভাইয়ের গুণ-গরিমা বর্ণনা করিতে আঘাতের হইয়া পড়িতেন। মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেব এমন এক অনন্য ব্যক্তিত্বের অধিকারী ছিলেন যে, তাঁর হঠাতে তিরোধান শুধু পরিবারের লোকদের জন্যই নয়, বরং বঙ্গ-বাঙ্কব পরিচিত জন সকলের জন্যই ছিল উহু অত্যন্ত শোকাবহ ঘটনা। বহুকাল ধরিয়া এই শোকের দীর্ঘশ্বাসে বঙ্গমহলে উচ্চারিত হইতে শুনা গিয়াছে।

### দ্বিতীয় অধ্যায়

#### বস্তি নিজামুদ্দিনের পথে

মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেবের ইন্দ্রকালের দুই বৎসর পর হিজরী ১৩৩৬ সনের ২৫শে রবিউস্সানী তারিখে সবার বড় ভাই মাওলানা মুহম্মদ সাহেব ইন্দ্রকাল করেন।

মাওলানা মুহম্মদ সাহেব ছিলেন একজন ফেরেশতাত্ত্বিক চরিত্রের লোক। ইবাদত-বন্দেগী এবং তাকওয়া-পরহেজগারীর সঙ্গে সঙ্গে স্নেহ-ময়তা, ধৈর্য ও ন্যূনতায় তিনি ছিলেন অনন্য। কোরআনের ভাষায়- “আল্লাহর প্রিয় বান্দারা এই পৃথিবীর বুকে বিনয়-ন্যূনতাবে চলাফেরা করে,” এই কথার সাক্ষাত প্রতিমূর্তি ছিলেন তিনি। আল্লাহর উপর সম্পূর্ণরূপে তাওয়াক্তুল করিয়া মরহুম পিতার জায়গায় বস্তি নিজামুদ্দিনের বাংলাওয়ালী মসজিদের ইমামতি এবং মদ্রাসার পরিচালনার দায়িত্ব পালন করিতেন। তাঁহার জীবন ছিল সংসারত্যাগী দরবেশের জীবন।

মদ্রাসায় প্রাথমিক শিক্ষার ব্যবস্থা ছিল। দিল্লী এবং মেওয়াত এলাকার কিছুসংখ্যক দরিদ্র ছেলে ইহাতে পড়াশোনা করিত। অত্র এলাকার কিছুসংখ্যক লোক তাঁহার প্রতি গভীর ভক্তিপোষণ করিতেন। তাঁহাদেরই সাহায্য-সহযোগিতায় মদ্রাসার ব্যয়ভার নির্বাহ হইত।

মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের শেকেল-ছুরত হইতেই তাকওয়া-পরহেজগারী এবং মারেফাতের নূর ফুটিয়া বাহির হইত। মাঝে মাঝে তিনি লোকজনকে উপদেশ দেওয়ার জন্য ওয়াজ করিতেন। সাধারণ বক্তাগণের ন্যায় তিনি লস্বা বক্ত্বা দিতেন না। বসিয়া বসিয়া ছবক পড়ানোর মত করিয়া কোরআন-হাদীসের কথা সহজ-সরল ভাষায় বলিয়া যাইতেন।

তাঁহার অসাধারণ ব্যক্তিত্ব ও ধৈর্যগুণ ছিল সকলের পক্ষে অনুকরণীয়। একবার চোখের এককোণে একটি ফুড়া হইয়া পাকিয়া গেল। ডাক্তার উহাতে অঙ্গোপচার করিবার জন্য তাঁহাকে ক্লোরোফরম দিয়া জ্বানহারা করিয়া নিতে চাহিলেন। কিন্তু তিনি ক্লোরোফরম গ্রহণ করিতে সম্পূর্ণ অস্বীকৃতি জানাইয়া স্টান অপারেশন টেবিলের উপর শুইয়া পড়িলেন। এই অবস্থাতেই ডাক্তার নির্বিজ্ঞে তাঁহার অপারেশন সমাপ্ত করিলেন। বিশ্বয়াভিভূত ডাক্তার সাহেব মৃত্যুকষ্টে স্বীকার করিয়াছিলেন যে, জীবনে তিনি এমন ধৈর্যশীল লোক কখনও দেখেন নাই; এমন লোকের কথা কোথাও শনেন নাই।

মাওলানা সাহেব ছিলেন হ্যরত গঙ্গোহীর (রাহঃ) সাগরেদ। হাদীস শরীফ তাঁহার নিকটই পড়িয়াছিলেন। সব সময় ইবাদত-বন্দেগীতে মশগুল থাকিতেন। ইন্তেকালের পূর্বে শোল বৎসর পর্যন্ত কোন একদিনও তাঁহার তাহজুদ ক্ষায়া হয় নাই বলিয়া শুনা যায়। জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত জামাতের সহিত নামাজ পড়িয়া গিয়াছেন। ইন্তেকালের দিন জামাতের সঙ্গে এশার নামাজ আদায় করিবার পর বেতরের শেষ সেজদায় তাঁহার মৃত্যু হয়।

হ্যরত মাওলানা ইলয়াস (রাহঃ) বড় ভাই-এর অসুস্থতার সংবাদে দিঘী চলিয়া আসিয়াছিলেন। চিকিৎসার সুবিধার্থে বড় ভাইকে নিয়া তিনি কাস্মাবপুরস্থ নবাবওয়ালী মসজিদে অবস্থান করিতেছিলেন। এই মসজিদেই মাওলানা ইয়াহইয়া সাহেবের ইন্তেকাল হয়। জানায়া নিজামুদ্দিনে আনিয়া কবর দেওয়া হয়।

দাফন-কাফনের পর খান্দানের ভক্ত-অনুরক্তগণ পরামর্শ করিয়া হ্যরত মাওলানাকে পিতা এবং বড় ভাই-এর আবাদ করা এই মসজিদ ও মদ্রাসার দায়িত্ব গ্রহণ করার জন্য অনুরোধ জানাইলেন। মদ্রাসার কাজ চালাইবার জন্য অনেকেই মাসিক ভিত্তিতে কিছু কিছু নিয়মিত সাহায্য করারও প্রতিশ্রুতি দিলেন।

সকলের পীড়াপিড়িতে হ্যরত মাওলানা হ্যরত সাহারানপুরীর অনুমতি সাপেক্ষে নিজামুদ্দিনে আসিয়া স্থায়ীভাবে অবস্থান করিতে সম্মত হইলেন। মদ্রাসা ও মসজিদের জন্য সাময়িক এন্টেজাম করিয়া সাহারানপুর ফিরিয়া আসিলেন এবং মুরশিদ হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরীর নিকট সমস্ত বিষয় বর্ণনা করিলেন। হ্যরত সাহারানপুরী অনেক ভাবিয়া-চিত্তিয়া প্রথমে এক বৎসরের জন্য মদ্রাসা হইতে ছুটি নিয়া নিজামুদ্দিন যাওয়ার অনুমতি প্রদান করিলেন। সাহারানপুর মাজাহেকল উন্ম মদ্রাসা হইতে ছুটি নেওয়ার উদ্দেশ্যে তিনি মোহতামেম সাহেবের বরাবরে যে দরখাস্ত পেশ করিয়াছিলেন, তার বক্তব্য ছিল নিম্নরূপ :

ঃ হ্যরত মোহতামেম সাহেবের খেদমতে-সালামে-মস্নুন বাদ- আমার বড় ভাই জনাব মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের ইন্তেকালের দরুন নিজামুদ্দিনের মদ্রাসা ও মসজিদের নেগরানীর জন্য আমার পক্ষে নিজামুদ্দিনে কিছুদিন অবস্থান করিবার প্রয়োজন দেখা দিয়াছে।

বঙ্গ-বান্ধব এবং হিতাকাঙ্ক্ষীগণের আন্তরিক ইচ্ছা- আমি যেন এখন হইতে সেইখানেই স্থায়ীভাবে অবস্থান করি। আমার মরহুম হ্যরত ওয়ালেদ সাহেব এবং মোহতারম বড় ভাইজানের একান্তিক চেষ্টায় দীনি তালীম হইতে সম্পূর্ণ বঞ্চিত কিছুসংখ্যক গ্রাম লোকের মধ্যে তালীমের ছেলচেলা জারির ফলে যে উপকার

হইয়াছে, তা দেখিয়া আমারও আগ্রহ হয়, কিছুকাল সেখানে অবস্থান করতঃ প্রতিষ্ঠানটির সুষ্ঠু পরিচালনার ব্যবস্থা করিয়া সেই পবিত্র খেদমতের কিছু বরকত হাসিল করি।

সেমতে আমাকে এক বৎসরের জন্য মদ্রাসার কাজ হইতে ছুটি মঞ্জুর করিবার আবেদন পেশ করিতেছি।

বান্দা

আখতার ইলয়াস

### মারাওক অসুস্থতা

সাহারানপুর হইতে নিজামুদ্দিন পৌছার পূর্বেই হ্যরত মাওলানা মারাওকভাবে অসুস্থ হইয়া পড়িলেন। হিজরী ১৩৩৬ সনের ২০শে জমাদিউল আওয়াল তারিখে অসুস্থ অবস্থায়ই সাহারানপুর হইতে কান্দালায় পৌছিলেন। বাড়ীতে পৌছিবার পর রোগ ক্রমে মারাওক আকার ধারণ করিল। এক জুনার রাত্রিতে পরিবারের সকলেই তাঁহার জীবন সম্পর্কে সম্পূর্ণ নিরাশ হইয়া পড়িলেন। নাড়ী বসিয়া গেল, হাত-পা সম্পূর্ণ শীতল হইয়া আসিল। সকলেই ইন্নলিল্লাহ পড়িতে শুরু করিলেন। কিন্তু অলঙ্ক্ষ্য থাকিয়া যিনি তাঁহার দ্বারা এক বিরাট দায়িত্ব পালন করানোর পরিকল্পনা করিয়া রাখিয়াছেন তাঁহার রহস্য বুঝা সাধারণ মানুষের সাধ্য নয়। দেখা গেল, শেষ রাত্রের দিকেই শরীর একটু গরম হইতেছে। শুধুযাকারীগণের ধারণার বাহিরেই ধীরে ধীরে স্বাস্থ্যের লক্ষণ ফুটিয়া উঠিতে লাগল এবং অল্প কিছুদিনের মধ্যেই মাওলানা সুস্থ হইয়া উঠিয়া বসিলেন।

### নিজামুদ্দিনে আগমন

কিছুটা সুস্থ হইয়াই হ্যরত মাওলানা কান্দালা হইতে নিজামুদ্দিন চলিয়া আসিলেন। এই এলাকাটি ছিল তখন প্রায় জনশূন্য। মসজিদের চারিদিকে বোপ-ঝাড় ছাড়া জনবসতি বলিতে প্রায় কিছুই ছিল না। একটি ছেটে পাকা মসজিদ, তৎসংলগ্ন পুরাতন জীর্ণ একটি ইমারত, মসজিদের ছেট একটি হজরা এবং মাজারের দক্ষিণ পার্শ্বে খাদেমদের কয়েকজনের বাসস্থান; এই ছিল তখন এই এলাকার আবাদী। মসজিদেই মদ্রাসার কাজ চলিত। মেওয়াত এবং অন্যান্য এলাকা হইতে আগত অল্প কয়েকটি গরীব তালেবে-এলেম উহাতে পড়াশোনা করিত। মাওলানা এহতেশামূল হাসান সাহেব বাল্যকালেই হ্যরত মাওলানার সঙ্গে নিজামুদ্দিনে চলিয়া আসিয়াছিলেন। তিনি বলিতেন- “অনেক সময় আমি পথের ধারে আসিয়া দাঁড়াইয়া থাকিতাম। হঠাৎ যদি কোনদিক হইতে দুই-

পথের ধারে আসিয়া দাঁড়াইয়া থাকিতাম। হঠাতে যদি কোনদিক হইতে দুই-একজন আগস্তুক চোখে পড়িত তবে খুশীতে অন্তর ভরিয়া উঠিত।”

মাদ্রাসার কোন সন্তোষজনক আয়ের উৎস ছিল না। আল্লাহর উপর তাওয়াক্কুল, সীমাহীন ধৈর্য এবং পরিচালকের অসীম সাহসই ছিল এই প্রতিষ্ঠানের প্রধান মূলধন। ফলে অত্যন্ত কৃচ্ছ্রতার মধ্যে সময় কাটাইতে হইত। কোন কোন সময় একটানা উপবাস দেখা দিত। কিন্তু এতদসত্ত্বেও কোন সময়ই হ্যরত মাওলানার চেহারায় দুচ্ছিন্ন কোন লক্ষণই দেখা যাইত না। কোন কোন সময় ঘোষণা করিয়া দিতেন, আজ খাবার মত কিছু নাই। যাহাদের ইচ্ছা থাক, আর ইচ্ছা করিলে কেহ অন্য ব্যবস্থাও করিয়া নিতে পার। কিন্তু তালেবে-এলেমদের মধ্যে এমন এক ঝুহানী শক্তির উন্নেষ ঘটিয়াছিল যে, এত কঠোর পরও কেহ চলিয়া যাওয়ার জন্য প্রস্তুত হইত না। অনেক সময় জংলী ফলমূল আনিয়া তা সিদ্ধ করিয়া ক্ষুধা নিরূপিত ব্যবস্থা করা হইত। সাধারণতও ছাত্ররাই জঙ্গল হইতে লাকড়ী সংগ্রহ করিয়া আনিত, ঝুঁটি তৈরী করিত এবং শুধু চাটনী সহযোগে খাইয়া পড়াশোনায় মনোনিবেশ করিত।

হ্যরত মাওলানা এই কঠোর কৃচ্ছ্রতাপূর্ণ জীবনে মোটেও ঘাবড়াইতেন না, বরং সঙ্গী-সাথীগণকে তিনি সম্মুখের সেইদিনের জন্য সদা সাবধান করিতেন-আল্লাহ পাকের দস্তুর অনুযায়ী কঠিন পরিক্ষার পর সাধারণতও যে সাফল্য ও স্বাচ্ছন্দ্য আসিয়া থাকে। এই কঠিন দিনের শেষে স্বাচ্ছন্দ্যের আগমন সম্পর্কে তাঁহার অন্তরে প্রত্যয় ছিল অত্যন্ত সুদৃঢ়।

মাদ্রাসার ইমারত বা কোনৱেপন নির্মাণকাজের প্রতি তাঁহার মোটেও কোন লক্ষ্য ছিল না। হাজী আব্দুর রহমান ছিলেন বড় ভাই হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের প্রিয় সাগরেদ, মাদ্রাসার প্রাঙ্গন ছাত্র এবং তাঁহার অত্যন্ত বিশ্বস্ত সঙ্গী। মেওয়াত এলাকার একটি সন্তুষ্ট হিন্দু পরিবারে তাঁহার জন্ম হইয়াছিল। মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের হাতে ইসলাম গ্রহণ করিয়া নিজামুন্দিনের মাদ্রাসাতেই তিনি কোরআন-হাদীসের তালীম গ্রহণ করিয়াছিলেন। হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের জামানা হইতেই নিজামুন্দিনের সকল এন্ডেজামের দায়িত্ব ন্যস্ত ছিল তাঁহার উপর। একবার মাওলানার অনুপস্থিতিতে হাজী আব্দুর রহমান সাহেব দিল্লীর কয়েকজন ব্যবসায়ীর সাহায্যে মাদ্রাসার জন্য কয়েকটি কামরা নির্মাণ করাইয়া ফেলেন। মাওলানা ফিরিয়া আসিয়া এত অসন্তুষ্ট হইলেন যে, কয়েকদিন পর্যন্ত হাজী সাহেবের সঙ্গে কথাবার্তা বন্ধ রাখিলেন। বলিলেন- “যখন হইতে মাদ্রাসার জন্য পাকা ইমারত নির্মিত হইতে শুরু করিয়াছে তখন হইতেই তালীম কাঁচা হইয়া গিয়াছে।”

দোয়া প্রার্থী হইলেন। মাদ্রাসার জন্য কিছু টাকা দেওয়ারও প্রস্তাব করিলেন। হ্যরত মাওলানা দোয়া করার আশ্বাস দিলেন; কিন্তু কোন টাকা-পয়সা গ্রহণ করিতে অস্বীকৃতি জানাইলেন। কিন্তু হাজী সাহেব মাদ্রাসার প্রয়োজনে টাকা নিয়া নিলেন। হ্যরত মাওলানা এই কথা শুনিতে পাইয়া অস্থির হইয়া পড়িলেন এবং বিশেষ তাকিদ দিয়া তৎক্ষণাতে টাকা ফেরৎ পাঠাইয়া দিলেন।

প্রায়ই তিনি হাজী সাহেবকে বলিতেন- “দ্বিনের কাজ টাকা-পয়সার দ্বারা চলে না। যদি তাই হইত, তবে আল্লাহ পাক ভজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহে ওয়া সাল্লামকে বিস্তর ধন-সম্পদ দান করিতেন।”

## ইবাদত ও মোজাহাদা

নিজামুন্দিনে অবস্থানের এই সময়টিতে হ্যরত মাওলানার জীবনে ইবাদত ও মোজাহাদার সর্বাপেক্ষা আধিক্য লক্ষ্য করা যায়। জন্মগতভাবেই তাঁহার মধ্যে বন্দেগীর প্রতি আর্কবণ এবং মোজাহাদা ও সাধারণ উন্নোধিকার লাভ হইয়াছিল। নিজামুন্দিনে আসিয়া যেন সেই প্রবণতা অনেকগুণ বাড়িয়া গেল। হাজী আব্দুর রহমান সাহেব বর্ণনা করেন- হৃমায়নের মাকবারার উত্তর দিকে আব্দুর রহীম খান খানান এবং হ্যরত সৈয়দ নূর মুহম্মদ বাদায়নীর মাজারের মধ্যবর্তী যে স্থানটি হ্যরত নিজামুন্দিন আওলিয়ার ইবাদতগাহ বলিয়া খ্যাত, অধিকাংশ সময় হ্যরত মাওলানা সেইখানে নিরিবিলিতে গভীর ধ্যানে মগ্ন হইয়া থাকিতেন। অনেক সময় দ্বিপ্রহরের খানা সেখানেই দিয়া আসা হইত। রাতের খানা হজরায় আসিয়া থাইতেন। নামাজের সময় নিকটবর্তী মসজিদে আসিয়া জামাতে শামিল হইতেন। কোন কোন সময় আমরা সেখানে গিয়া জামাত করিতাম। তালেবে-এলেমগণও অনেক সময় সেখানে গিয়াই ছবক পড়িয়া আসিত।

হাদীসের দরস দেওয়ার সময় প্রথমে অজু করিয়া দুই রাকাত নফল নামাজ পড়িতেন, তারপর ছবক পড়াইতে শুরু করিতেন। বলিতেন- হাদীস শরীফের হক আরও অনেক বেশি, সর্বনিম্ন হক এইটুকু। হাদীস পড়ানো অবস্থায় কোন বিশিষ্ট লোক আসিয়া উপস্থিত হইলেও ছবক ছাড়িয়া তাঁহার প্রতি লক্ষ্য করিতেন না। ছবক শেষ করার পর আসিয়া সাক্ষাৎ দান করিতেন।

খানার সময় অতিবাহিত হইয়া অসময় হইয়া গেলেও কখনও অসন্তুষ্টি প্রকাশ করিতেন না। খানার ব্যাপারে কোন ত্রুটির কথা ও জীবনে কোনদিন উল্লেখ করেন নাই।

## তৃতীয় অধ্যায়

### মেওয়াত এলাকায় তালীম ও এছলাহের সূচনা

দিল্লীর দক্ষিণাঞ্চলে যে এলাকাটিতে প্রাচীনকালু হইতে 'মেয়ো' গোত্রের লোকদের বসবাস ছিল সে বিস্তীর্ণ অঞ্চলটিকে মেওয়াত নামে অভিহিত করা হয়। বর্তমানে পূর্ব পাঞ্জাবের গোরাগাঁও জেলা, দেশী রাজ্য আলওয়ার, ভরতপুর এবং যুক্ত প্রদেশের মথুরা জেলার এক অংশ নিয়া মেওয়াত এলাকা বিস্তৃত। ইংরেজ ইতিহাসবিদগণের মতে মেয়ো জাতি আর্যদের এই দেশে আগমনের বহু পূর্ব হইতেই এই এলাকায় বসবাস করিয়া আসিতেছে। এইদিক দিয়া এতদপ্তরে পরে আসিয়া বসবাসস্থাপনকারী আর্য রাজপুতদের চাহিতে মেয়োদের ইতিহাস অনেক প্রাচীন। তবে মেওয়াত এলাকার খানজাদাদের সম্পর্কে পাক্ষাত্য পণ্ডিতগণের ধারণা হইল যে, ইহারা বংশগত দিক দিয়া রাজপুত। ফারসী ইতিহাসগ্রন্থসমূহে 'মেওয়াতী' শব্দ এই সমস্ত রাজপুত বংশোদ্ধৃত খানজাদাদের বেলাতেই ব্যবহৃত হইয়াছে। আইনে-আকবরীর মাধ্যমে জানা যায় যে, জাট এবং রাজপুতগণের মধ্য হইতে যাহারা ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হইতেন তাঁহাদিগকে মেওয়াতী বলিয়া অভিহিত করা হইত।

তারিখে-ফিরোজশাহীতে শামছুন্দীন আলতামাসের প্রসঙ্গ বর্ণনা করিতে গিয়া সর্ব প্রথম মেওয়াতের নাম উল্লিখিত হইয়াছে। দিল্লীতে মুসলিম শাসনের সূচনা যুগে মেওয়াতীগণ অত্যন্ত উপদ্রবের সৃষ্টি করিয়াছিল বলিয়া জানা যায়। রাজপুতনা হইতে দিল্লীর উপকণ্ঠ পর্যন্ত সুবিস্তৃত ঘন বনরাজীর মধ্য দিয়া মেওয়াতীগণ বারবার দিল্লী শহরের উপর অভিযান চালাইয়া লুঠতরাজ করিতে শুরু করে। এই সমস্ত দুঃসাহসী অভিযানকারীদের ভয়ে সন্দ্রয় ঘনাইয়া আসার সঙ্গে সঙ্গেই শহরের সকল ফটক বন্ধ করিয়া দেওয়া হইত। সূর্যাস্তের পর আর কোন নগরবাসী শহরের বাহিরে যাওয়ার সাহস করিত না। রাত্রের অন্ধকারে উহারা কোননা কোন উপায়ে শহরে ঢুকিয়া পড়িত এবং ইতস্ততঃ লুটের সন্ধানে ঘুরিয়া বেড়াইত। ফলে শহরবাসীগণ উহাদের ভয়ে সদাসন্ত্বন্ত জীবন-যাপন করিত। গিয়াসউদ্দীন বলবন সর্বপ্রথম উহাদের বিরুদ্ধে এক ব্যাপক অভিযান প্রেরণ করেন। সুলতানের সৈন্যবাহিনীর হাতে বিপুল সংখ্যক মেওয়াতী নিহত হয়। তাছাড়া নগর জীবনের নিরাপত্তা বিধানের উদ্দেশ্যে স্থানে স্থানে সুদৃঢ় আফগান প্রহরী নিয়োগ করা হয়। সৈন্যবাহিনীর সাহায্যে বনভূমি পরিষ্কার করিয়া শস্যক্ষেত্রে ঝুপান্তরিত করা হয়। এরপর প্রায় একশতাদীকালের মধ্যে মেওয়াতীদের সম্পর্কে ইতিহাসে আর কোথাও উল্লেখ পাওয়া যায় না।

### পাঠদানে একাগ্রতা

পাঠদানের ব্যাপারে হযরত মাওলানার একাগ্রতা ছিল সীমাহীন। ছবকের সময় ছেট-বড় প্রত্যেকটি ছাত্রের প্রতি গভীর মনোযোগ রাখিতেন। মদ্রাসার সব কয়জন ছাত্রকে অনেক সময় একা একা পড়াইতেন। কোন কোন দিন নববইজন ছাত্রকে পাঠদান করিতেন। পড়াশোনা নিয়া এমন ব্যস্ত থাকিতেন যে, অনেক সময় অনেক গুরুত্বপূর্ণ কিতাবের দরস ফজরের নামাজের পূর্বে দিতে হইত।

হযরত মাওলানার শিক্ষা পদ্ধতি ছিল সম্পূর্ণ স্থতন্ত্র। প্রত্যেকটি ছাত্রের মধ্যে নিজে নিজে কিতাব পড়িয়া তা পূর্ণমাত্রায় অনুধাবন করিবার যোগ্যতা সৃষ্টির প্রতিই তিনি বেশি জোর দিতেন। আরবী ভাষার ব্যাকরণ ও সাহিত্যের প্রতি বেশি গুরুত্ব দিয়া শিক্ষার্থীগণকে নিজে নিজে কিতাব পড়িয়া বুবিবার যোগ্য করিয়া তুলিতেন। সাধারণতঃ অন্যান্য মাদ্রাসায় যে সমস্ত কিতাব গতানুগতিকভাবে পড়ানো হয়, তিনি তা মোটেও অনুসরণ করিতেন না। নিজের পছন্দমত অনেক নতুন নতুন কিতাব পড়াইয়া শিক্ষার্থীগণের মধ্যে স্বাধীন উদ্ভাবনী শক্তি সৃষ্টি করিবার প্রয়াস পাইতেন।

দীর্ঘ একশতাব্দী পর কয়েকজন দুঃসাহসী মেওয়াতী সর্দার দিল্লীর কেন্দ্রীয় শাসন কর্তৃপক্ষকে পুনরায় ব্যতিব্যস্ত করিয়া তুলেন। দিল্লী কর্তৃপক্ষকে বারবার তাহাদের বিরুদ্ধে অভিযান প্রেরণ করিতে হয়। এই সমস্ত আগ্রাসী সর্দারগণের মধ্যে বাহাদুর নাহির এবং তাহার কয়েকজন উত্তরাধিকারীর নাম একাধিকবার ইতিহাসে উক্ত হইয়াছে। এই দুর্ধর্ষ সর্দার স্বীয় যোগ্যতা বলে মেওয়াতে একটা স্বত্ত্ব বাট্টশক্তি কায়েম করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। শেষ পর্যন্ত দিল্লী কর্তৃপক্ষের মোকাবেলায় দীর্ঘ সংঘর্ষের পরও একটি করদরাজ্য হিসাবে দীর্ঘকাল উহু স্বীয় অস্তিত্ব বজায় রাখিয়াছিল বলিয়া জানা যায়।

খানজাদাদের মধ্যে লক্ষ্মীপাল নামক জনৈক মেওয়াতী সর্দার সমগ্র মেওয়াতসহ পাশের কয়েকটি এলাকার উপর আধিপত্য বিস্তার করিয়াছিলেন। ফিরোজশাহের আমলদারীতে তিনি ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হন।

মেয়ো সম্প্রদায় কখন ও কিভাবে ইসলাম কবুল করিয়াছিল- তারা কি কোন এক সময়ে বিশেষ কোন কারণে একই সঙ্গে ইসলামে দীক্ষা গ্রহণ করিয়াছিল না পর্যায়ক্রমে- সেই ইতিহাস আজ আর জানার কোন নির্ভরযোগ্য সূত্র নাই। আশ্চর্যের বিষয়, ইতিহাস লেখার নামে যাহারা শুধু রাজরাজবাদের যুদ্ধ-অভিযান এবং পরম্পরের গৃহ্যবৃন্দের সবিস্তার বর্ণনা লিপিবদ্ধ করিয়া খ্যাতলাভ করিয়াছেন, আমাদের সেইসব ইতিহাসবিদগণের দৃষ্টিতে বিরাট মেয়ো সম্প্রদায়ের লক্ষ লক্ষ লোকের ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হওয়ার ঘটনাটি কোনই গুরুত্ব লাভ করিতে পারে নাই।

### মেওয়াতীদের দ্বিনি হালাত

মুসলিম সমাজপতি এবং দায়িত্বশীল লোকদের সুনীর্ঘ উপেক্ষার ফলে অপেক্ষাকৃত অনুন্নত এলাকার অধিবাসী মেয়ো মুসলমানগণ ধীরে ধীরে ইসলামের প্রকৃত শিক্ষার আলো হইতে বহুদূরে সরিয়া গিয়া অজ্ঞানতা, কুসং্খার এবং ধর্মহীনতার গভীর অঙ্ককারে নিমজ্জিত হইয়া যায়। এতদসঙ্গে উপমহাদেশের বৃহত্তর মুসলিম সমাজের সঙ্গে তাহাদের সামাজিক ও তামদুনিক সম্পর্কটুকুও সম্পূর্ণরূপে ছিন্ন হইয়া যায়। মুসলিম মিল্লাতের মধ্য হইতে ধীরে ধীরে হারাইয়া যাওয়া এই বিরাট জনসংখ্যাটি সম্পর্কে কোন মুসলিম সমাজপতি বা ইতিহাসবিদের দৃষ্টি আকৃষ্ট না হইলেও মুসলমানদের প্রতি সহানুভূতিহীন অমুসলিম কতিপয় মনীষীর দৃষ্টিতে তা কিছু কিছু অবশ্যই বিধৃত হইয়াছে।

উনিশ শতকে আলওয়ার রাজ্য প্রধান জরিপ কর্মকর্তা হিসাবে কার্যরত মেজর পাওলেট ১৮৭৮ খৃষ্টাব্দে প্রকাশিত আলওয়ার গেজেটিয়ারে লিখিয়াছেন,

মেয়ো সম্প্রদায়ের সকলেই ধর্মে মুসলমান, তবে নামে মাত্র। কেননা, হিন্দুদের ধার্ম দেবতাকে ইহারাও দেবতা বলিয়া মান্য করে। হিন্দুদের কয়েকটি ধর্মীয় উৎসবও ইহারা উৎসাহের সঙ্গে পালন করিয়া থাকে। হোলি ইহাদের পক্ষে আনন্দ এবং রংতামাশার উৎসব। মোহরম, সৈদ এবং শবে বরাতের ন্যায় সমান গুরুত্ব সহকারেই তাহারা হোলি উৎসবও পালন করে। অনুরপভাবে জন্মাষ্টী, দশেরা এবং দোয়াবী উৎসবেও তাহারা সমভাবে শরীক হয়। নামকরণ, বিবাহের দিন-তারিখ নির্ণয় এবং কুষ্টি-ঠিকুজী বিচারের জন্য তাহারাও হিন্দুদের ন্যায় ব্রাহ্মণ পণ্ডিতের সরণাপন্ন হয়। একমাত্র 'রাম' শব্দটি বাদ দিয়া উহারা হিন্দুদের ব্যবহৃত নামেই সাধারণতঃ নিজেদের নামকরণ করিয়া থাকে। ইহাদের নামের পিছনে খানের তুলনায় সিং শব্দের ব্যবহারও কম নয়। অমাবস্যার সময় হিন্দু আহির এবং গোজরদের ন্যায় মেয়োরাও কাজকর্ম হইতে বিরত থাকে। নতুন কৃপ খনন করিবার সময় প্রথমে তাহারাও হনুমান দেবতার নামে একটি হাউজ নির্মাণ করিয়া থাকে। তবে কখনও লুটতরাজ করিবার মতলব হইলে হিন্দু দেবস্থানের প্রতি তাহাদের সকল ভক্তি-শ্রদ্ধা নিঃশেষে উবিয়া যাইতে দেখা যায়। মন্দির বা দেবস্থানের পবিত্রতা রক্ষা করিবার কথা উপায়ে হইলে তাহারা বুকে টুকা দিয়াই বলিয়া দিতে কৃষ্টিত হয়না, তাহারা হিন্দু নয়; মুসলমান!

মেয়োরা নিজেদের ধর্ম ইসলাম সম্পর্কে সম্পূর্ণ অজ্ঞ। তাহাদের খুব কম লোকেই কলেমা বলিতে পারে। নিয়মিত নামাজ পড়িবার মত লোকের সংখ্যা নাই বলিলেই চলে। নামাজের মাসআলা-মাসায়েল এমনকি সময় সম্পর্কেও তাহাদের কেবল ধারণা নাই।

গেজেটিয়ারে উল্লিখিত উপরোক্ত বিবরণটি আলওয়ার রাজ্যে বসবাসকারী মেয়ো সম্প্রদায়ের পরিচিতি প্রদান উপলক্ষে লিপিবদ্ধ করা হইয়াছে। তবে গোরাগাঁও জেলার মধ্যে বসবাসকারী মেয়োদের অবস্থা অবশ্য কিছুটা উন্নত ছিল। কয়েকটি মদাসার বদৌলতে সেই এলাকার কিছুসংখ্যক লোকের মধ্যে কলেমা, নামাজ প্রভৃতি ইসলামের প্রাথমিক শিক্ষা সম্পর্কে মোটামুটি ধারণা বিদ্যমান ছিল। ইহাদের বিবাহ-শাদি উপলক্ষে প্রাথমিক অনুষ্ঠানাদি ব্রাহ্মণ পণ্ডিত মারফত সম্পন্ন হইলেও 'আকদ' কাজীর দ্বারাই পড়ানো হইত।

এই সমস্ত এলাকার পুরুষেরা সাধারণতঃ ধূতি-গামছা ব্যবহার করিত; পাজামার ব্যবহার কোথাও দেখা যাইত না। পুরুষদের মধ্যেও স্বর্ণের অলংকার পরিধান করিবার রেওয়াজ প্রচলিত ছিল।

গেজেটিয়ারের লেখক অন্যত্র উল্লেখ করিয়াছেনঃ “মেয়ো সম্প্রদায় চাল-চলনের দিক দিয়া আধা হিন্দু। তাহাদের ধার্মে মসজিদ খুব কমই নজরে পড়ে।

তেজারা তহসীলের অধীন মেয়োদের বায়ান্নাটি গ্রামের মধ্যে মাত্র আটটি মসজিদ রহিয়াছে। প্রতিবেশী হিন্দুদের যেমন দেবস্থান রহিয়াছে, তেমনি মেয়োদেরও প্রতি গ্রামে ‘পাঁচপীরা’ ভঁইসাচাহেও প্রভৃতি এমন কতগুলি ‘পবিত্র স্থান’ সৃষ্টি করিয়া রাখা হইয়াছে, যেগুলিতে তাহারা পশু কুরবানী করে এবং মানত ইত্যাদি পৌছাইয়া থাকে। শবে বরাতে প্রত্যেকটি মেয়ো বস্তিতে সৈয়দ সালার মসউদ গাজীর পতাকার পূজা দেওয়া হয়।”

১৯১০ খৃষ্টাব্দে প্রকাশিত গোরাগাঁও জেলা গেজেটিয়ারে উল্লেখ করা হইয়াছে— “মেয়ো সম্প্রদায়ের লোকেরা ধর্ম সম্পর্কে অত্যন্ত উদাসীন এবং স্বধর্ম ইসলামের আচার-অনুষ্ঠান সম্পর্কে খুবই অমনোযোগী। হিন্দুর্মের অধিকাংশ উৎসবাদিতেও তাহারা সমান উৎসাহে অংশগ্রহণ করিয়া থাকে। মনে হয়, তাহাদের নীতি হইল উৎসব-আনন্দ উভয় ধর্মেরই পালন কর, কিন্তু কোন ধর্মেই ধর্মীয় কর্তব্য পালন করিও না।”

ইদানীং কালে অবশ্য মেয়োদের মধ্যে কিছুসংখ্যক ধর্মীয় জ্ঞানসম্পন্ন লোকের আবির্ভাব হইয়াছে। তাহাদের প্রাণান্তকর চেষ্টার ফলে ইহাদের কিছু কিছু লোক রোজা রাখিতে শুরু করিয়াছে। গ্রামে মসজিদ নির্মাণ করিয়া নামাজেও অভ্যন্ত হইয়া উঠিতেছে। তাহাদের স্ত্রীলোকদের মধ্যে এখন হিন্দু নারীদের পোশাক ঘাগরার পরিবর্তে পাজামা পরার অভ্যাসও গড়িয়া উঠিতেছে। নিঃসন্দেহে এইসব ধর্মীয় পুনর্জাগরণের লক্ষণ।

ভরতপুর গেজেটিয়ারে আছে— মেয়োদের আচার-অনুষ্ঠান হিন্দু ও মুসলিম আচার-অনুষ্ঠানের একটি সম্মিলিত রূপমাত্র। ইহারা ছেলেদের খতনা করায়, বিবাহ করে এবং মৃতদেহ দাফন করিয়া থাকে। সৈয়দ সালার মসউদ গাজীর মাজার জেয়ারত করার উদ্দেশ্যে বেহরাস্ট নামক স্থানে নিয়মিত সমবেত হয়। গাজী পতাকার নীচে দাঁড়াইয়া তাহারা যে শপথবাণী উচ্চারণ করে, উহাকে অত্যন্ত পাকা অঙ্গিকার বশিয়া মনে করে। এই অঙ্গিকার পূর্ণ করাকে তাহারা প্রধান ধর্মীয় কর্তব্যের অন্তর্ভুক্ত বলিয়া গণ্য করিয়া থাকে। হিন্দুস্থানের অন্যান্য পৃষ্ঠান্তেও তাহারা যাতায়াত করে, কিন্তু কখনও হজ্র করিতে যায় না।

হিন্দুদের আচার-অনুষ্ঠানের মধ্যে ইহারা হোলি এবং দীপালী পূজায় অংশ গ্রহণ করে, এক গোত্রের মধ্যে বিবাহ-শাদির আদান-প্রদান করে না, কন্যাসন্তানকে পরিত্যক্ত সম্পত্তির অংশ দেয় না এবং শিশুদের নাম রাখিবার সময় হিন্দুয়ানী এবং মুসলমানী নাম মিলাইয় নামকরণ করে।

মেয়োদের প্রায় সবাই স্বীকৃত এবং অমার্জিত। সমাজে বহুরূপী ও গায়কদের খুবই সমাদর দেখা যায়। গ্রাম্য জীবন এবং কৃষিকার্যের বিভিন্ন দিক সম্পর্কিত

অনেক চতুর্পদী গীতি তাহাদের মধ্যে প্রচলিত রহিয়াছে। বিশেষ আগ্রহের সঙ্গে এই সমস্ত তাহাদের মধ্যে গীত হইতে শুনা যায়। ইহাদের ভাষা অপেক্ষাকৃত কঠিন এবং কর্কশ ধরনের। ইহাদের মধ্যে বিভিন্ন ধরনের উত্তেজক ও নেশদ্রব্য ব্যবহারের ব্যাপক প্রচলন দেখা যায়। ইহারা অত্যন্ত কুসংস্কারাচ্ছন্ন ও দুর্বল বিশ্বাসের লোক। শুভ-অশুভ খুব বেশি মানিয়া চলে। প্রাচীনকাল হইতে ইহারা তক্ষণ ও লুটোরা হিসাবে খ্যাত ছিল। আজকাল অনেকটা পরিবর্তন আসিবার পরও গৃহপালিত পশুর পাল বা গরু-ছাগল চুরি করিয়া নিয়া যাওয়ার ব্যাপারে ইহাদের দক্ষতা সম্পর্কে নানা জনশ্রুতি শুনা যায়।

### মেওয়াতীদের জাতীয় বৈশিষ্ট্য

ধর্মীয় ও চারিত্রিক ক্ষেত্রে ব্যাপক অধঃপতন হওয়া সত্ত্বেও মেওয়াতীদের মধ্যে কতগুলি উন্নত চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য দেখা যায়— যা সাধারণতঃ কোন উন্নত ও মহৎ কৃষিবান জাতির উন্নতরাধিকার বলিয়া অনুমিত হয়। কালক্রমে ইহারা যেসমস্ত অনাচার এবং কুসংস্কারে ডুবিয়া গিয়াছে, মনে হয়— মূর্খতা, দারিদ্র্য, চর্চার অভাব এবং সুসভ্য জনসমাজ হইতে দূরে অবস্থান করার কারণে অনেক সুসভ্য ও উন্নত জাতিও যেমনভাবে ধীরে ধীরে পতনের গভীর পংক্তে ডুবিয়া যায়, মেয়োদের বেলাতেও ঠিক তাহাই ঘটিয়াছে। দেখা যায়, বর্বরতা যুগের আরবদের মধ্যেও ঠিক একই অবস্থার সৃষ্টি হইয়াছিল। পরিবেশের কারণে ধীরত্ব ও আত্মপ্রত্যয় শেষ পর্যন্ত লুর্ণ ও তক্ষণবৃত্তির পথে প্রবাহিত হইয়া গিয়াছিল। অসীম সাহস ও ধীরত্ব প্রকাশের কোন সঙ্গত যয়দান না থাকায় নিজেদের মধ্যে মার-মারি, হানাহানি এবং গৃহযুদ্ধের আকারে তা প্রকাশিত হয়। প্রকৃতিদণ্ড মর্যাদাবে-ধ ও আস্তসম্মান প্রকাশের কোন উপযুক্ত স্থান না থাকাতে জাহেলিয়াত-সূলভ অলীক আস্তসম্মানবোধ এবং স্বআরোপিত শরাফত ও মর্যাদার হেফাজতের নামে তা ব্যয় হইতে থাকে। এক কথায়, প্রকৃতিগত যোগ্যতা ও জাতীয় মেধার গঠনমূলক কোন প্রযোগক্ষেত্র না থাকার ফলে হিংসা, অনাচার এবং কুসংস্কারের পথে তা ব্যয়ীত হওয়াই যেমন স্বাভাবিক, যুগ-যুগের অজ্ঞানতা-অন্ধকারে ডুবিয়া থাকা মেয়োদের জাতীয় জীবনেও তার পুনরাবৃত্তি হইয়াছিল মাত্র। জাতি নিঃসন্দেহে মেধাসম্পন্ন এবং প্রকৃতিগতভাবে যোগ্যতার অধিকারী ছিল— তবে সমস্ত যোগ্যতারই প্রয়োগক্ষেত্র ছিল ভুল, গতি ছিল ভ্রান্ত।

সরলতা, শ্রমপ্রিয়তা এবং সংকল্পে দৃঢ়তা ছিল মেয়োদের গোত্রগত বৈশিষ্ট্য। এই বৈশিষ্ট্যের জন্যই বোধহয় অনেক বাড়-তুফানের মধ্যেও ইহারা নিজেদের জাতীয় স্বাতন্ত্র্য এবং অস্তিত্ব বজায় রাখিতে সমর্থ হইয়াছিল। ইসলামের মূল

শিক্ষা হইতে বহু দূরে সরিয়া যাওয়ার পরও মেয়োদের মধ্য হইতে একটি লোক ধর্মান্তরিত হইয়াছে এইরূপ কোন ঘটনার কথা শুন যায় নাই। অথচ ইহাদিগকে ধর্মান্তরিত করিবার ব্যাপক প্রচেষ্টা বারবারই চালানো হইয়াছে। আশপাশের অন্যান্য এলাকায় সেই প্রচেষ্টার ফলে অনেক ভাঙ্গ-গড়া ও উখান-পতন সূচীত হইয়াছে; কিন্তু মেওয়াতীদের মধ্যে সেই সমস্ত প্রচেষ্টা কোন প্রভাব বিস্তার করিতে পারে নাই।

এই বিপুল জনগোষ্ঠীর সর্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য বৈশিষ্ট্য হইতেছে, সুদীর্ঘকাল যাবৎ উপমহাদেশের সভ্যতা ও সংস্কৃতির পীঠস্থান দিল্লীর অতি নিকটে অবস্থান করিয়াও নতুন কোন সভ্যতা বা জীবনযাত্রা প্রণালী দ্বারা ইহারা প্রভাবিত হয় নাই। জাতিগতভাবে ইহাদের মন-মানস এবং মেধা সম্পূর্ণ অনাবাদী রহিয়া গিয়াছে। মানসিক শক্তির কোন প্রকার অপচয় না ঘটার ফলে ইহাদের মধ্যে যে উজ্জ্বল ভবিষ্যতের সঙ্গবন্ধ বিরাজ করিতেছিল, যুগ যুগ পরে হ্যরত মাওলানা ইলয়াসের ন্যায় একজন যুগ-প্রবর্তক মহাপুরুষের জীয়নকাঠির ছোঁয়ার অপেক্ষাতেই তা এমনভাবে অনাবাদী ও উপেক্ষিত হইয়া পড়িয়াছিল কি না কে জানে?

### মেওয়াতীদের আসা-যাওয়ার সূচনা

আগেই উল্লেখ করা হইয়াছে যে, মেওয়াতের সঙ্গে সম্পর্ক সৃষ্টি হইয়াছিল হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল সাহেবের জামানাতেই। আল্লাহ পাক গায়েবী এন্তেজামের দ্বারাই হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াসের নেজামুন্দিনে আগমনের বহু পূর্ব হইতেই মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল সাহেবকে মেওয়াতের দ্বারাপ্রাপ্তে আনিয়া বসাইয়া দিয়াছিলেন এবং তাঁহারই প্রচেষ্টায় বিস্তীর্ণ মেওয়াতভূমির স্থানে স্থানে এই খান্দানের ভক্ত-অনুরক্তগণের একটি উল্লেখযোগ্য জামাত সৃষ্টি হইয়া গিয়াছিল। সুদীর্ঘকালে দিল্লীর শাসনকর্ত্ত্ব বিপুল শক্তি ব্যয় করিয়াও যে মেওয়াতীদের মন-মানসে কোন প্রভাব বিস্তার করিতে পারেন নাই, দুইজন নিঃস্ব দরবেশ পুরুষের হাতেই সেই দুর্ধর্ষ মেওয়াতবাসীগণ শেষ পর্যন্ত আকুল আঘাতে আত্মসমর্পণ করিয়াছিল।

মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল এবং মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের মেওয়াতী মুরীদগণ যখন জানিতে পাইলেন যে, নেজামুন্দিনের শূন্য আন্তর্বায় তাঁদের পূর্বোক্ত বুজুর্গগণেরই সুযোগ্য এক উন্নতাধিকারী মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস অবস্থান করিতেছেন, তখন তাহারা নতুন করিয়া নেজামুন্দিনে যাতায়াত শুরু করিল। প্রথমেই আসিয়া তাহারা হ্যরত মাওলানাকে খান্দানের ভক্ত-অনুরক্তগণকে সান্ত্বনাদানের উদ্দেশ্যে মেওয়াত সফর করার আমন্ত্রণ পেশ করিল।

সান্ত্বনাদানের উদ্দেশ্যে মেওয়াত সফর করার আমন্ত্রণ পেশ করিল।

মেওয়াতের বিপুলসংখ্যক কুসংস্কারগত জনগণের জন্য হ্যরত মাওলানার অন্তরেও যথেষ্ট ভাবনা ছিল। বহু চিঞ্চা-ভাবনার পর তিনি এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলেন যে, একমাত্র দীনি শিক্ষার আলোকধারা ব্যাপকভাবে বিস্তৃত করার মাধ্যমেই এই জনগোষ্ঠীর অন্তর হইতে সকল আনাচারের জমাট বাঁধা অঙ্ককার দূরিভূত করা সম্ভব।

মাওলানা মুহম্মদ ইসমাইল সাহেব এবং তারপর মাওলানা মুহম্মদ সাহেবও এই একই পদ্ধতিতে ইহাদের মধ্যে সংক্ষার আন্দোলন পরিচালনার সূত্রপাত করিয়াছিলেন। মেওয়াতের দরিদ্র কৃষকদের কিছুসংখ্যক সন্তানকে নেজামুন্দিনের সেই ক্ষুদ্র মসজিদটিতে রাখিয়া দীনি তালীম দেওয়ার পর তাহাদিগকে স্ব স্ব এলাকায় ইসলামী শিক্ষার আলো বিস্তার করিবার জন্য তাঁহারাই সর্বপ্রথম প্রেরণ করিয়াছিলেন। বলাবাল্ল্য, ইহাদের প্রচেষ্টাতেই স্থানে স্থানে কিছু দীনের রৌশনী প্রজ্জ্বলিত হইতে শুরু করিয়াছিল। হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস আরও এক কদম অগ্সর হইয়া মেওয়াত এলাকার অভ্যন্তরভাগে দীনি-মদ্রাসা কায়েমের পরিকল্পনা গ্রহণ করিলেন। এক একটি মারকাজ-হিসাবে একটি মদ্রাসা কায়েম করিয়া সেই সমস্ত কেন্দ্রের মাধ্যমে আশপাশের লোকজনদের মধ্যে দীনি-তালীমের ব্যাপক প্রচলন করাই ছিল হ্যরত মাওলানার আন্তরিক আকাঙ্ক্ষা। তাঁর একান্ত বিশ্বাস ছিল যে, এই পদ্ধতিতেই পশ্চাদপদ মেওয়াতবাসীদের মধ্যে দ্রুত পরিবর্তন সাধন সম্ভব হইবে।

### দাওয়াত করুল করার জন্য শর্ত

কোন পীর বা পীরজাদার পক্ষে খান্দানী মুরীদগণের এলাকায় যাওয়া এবং গতানুগতিকভাবে দোয়া-খায়ের এবং হাদিয়া-তোহুফা করুল করিয়া ফিরিয়া আসিবার সনাতন রীতি সম্পর্কে হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস ভালভাবেই ওয়াকেবহাল ছিলেন। কিন্তু পীরি-মুরীদীর সেই সুপরিচিত প্রথা তাঁহার উদ্দেশ্য পূরণের পথে মোটেও সহায়ক ছিল না। তিনি অধিঃপত্রিত মেওয়াতবাসীদের দীনি-জিন্দেগীতে বৈপ্লবিক পরিবর্তন সাধনের আকাঙ্ক্ষী ছিলেন তাঁর সফরের মাধ্যমে সেই পরিবর্তনকে একধাপ আগাইয়া নেওয়ার উদ্দেশ্যে, সর্বোপরি স্থায়ী হেদায়েতের উৎস হিসাবে এই সফর উপলক্ষে কিছুসংখ্যক দীনি মদ্রাসা ও মক্কুব প্রতিষ্ঠার পরিকল্পনা লইয়া তিনি ভক্তদের দাওয়াত করুল করিতে সম্মত হইলেন।

মাওলানা নিজেই বর্ণনা করিয়াছেন— প্রথমবার যখন কিছুসংখ্যক ভক্ত অত্যন্ত আঘাতের সঙ্গে আঘাতে মেওয়াত নিয়া যাওয়ার জন্য ধরিয়া পড়িল, তখন আমি

শর্ত আরোপ করিলাম- তোমরা অঙ্গীকার কর, আমার যাওয়া উপলক্ষে তোমাদের এলাকায় মন্তব্য কায়েম করিবে।

সেইসময় মেওয়াতবাসীগণ মন্তব্য প্রতিষ্ঠাকে এমন অসম্ভব এবং অবাস্তব ব্যাপার বলিয়া মনে করিত যে, এর চাইতে কঠিন কোন শর্ত তাহাদের জন্য ছিল না। বিশেষতঃ দরিদ্র কৃষিজীবী মেওয়াতীদের সন্তান-সন্তিগণকে কাজকর্ম হইতে সারাইয়া আনিয়া মন্তব্যে বসানোর পরিকল্পনাকে যেন তাহারা একধরনের বড়লোকী বিলাস বলিয়া মনে করিত। তাই মন্তব্য প্রতিষ্ঠার শর্তের কথা শুনিয়া দাওয়াত প্রদানকারীগণের উৎসাহে অনেকটা ভাটা পড়িয়া গেল। এমন কোন শর্ত করিবার অঙ্গীকার করিতে তাহারা সম্মত হইল না। মাওলানাও এই শর্ত ব্যতিরেকে দাওয়াত করুল করিতে রাজী হইলেন না। কয়েকবারই লোকজন দাওয়াত করিবার উদ্দেশ্যে আসিয়া এই কঠিন শর্তের টানাপোড়েনে ফিরিয়া গেল। শেষ পর্যন্ত কিছুসংখ্যক চিন্তাশীল লোক স্থির করিলেন যে, মাওলানার শর্ত মানিয়াই একবার তাহাকে এলাকায় নিয়া যাওয়া হউক। সরেজমিনে অবস্থা দেখিলে হ্যাত শেষ পর্যন্ত তিনি নিজেও নিরাশ হইয়া এইরূপ পরিকল্পনা কার্যকরি করিবার এই অটল সিদ্ধান্ত হইতে বিরত হইবেন।

ভজ্জদের অনুরোধে হ্যরত মাওলানা মেওয়াত সফরে গেলেন। সেখানে যাইয়াই তিনি তাহার শর্ত পূরণ করিবার জন্য তাকিদ এবং কিছু সংখ্যক লোকের প্রাণান্তকর চেষ্টায় প্রথমে একটি মন্তব্য কায়েম হইল। এই মন্তব্য হইতেই শেষ পর্যন্ত একের পর এক মন্তব্য প্রতিষ্ঠার সূচনা হইয়া গেল।

হ্যরত মাওলানা মেওয়াতের জনসাধারণকে বলিতেন- তোমরা ছেলে দাও, শিক্ষকের বেতন এবং অন্যান্য খরচের ব্যবস্থা আমি করিব। গরীব মেওয়াতী কৃষক সম্প্রদায় ক্ষমিকাজ ও গরু-ছাগলের দেখাশোনা ছাড়িয়া ছেলে-মেয়েদিগকে কিতাব হাতে মন্তব্যে প্রেরণ করিবার কথা চিন্তাই করিতে পারিত না। শিক্ষার প্রতি কোন আগ্রহ বা প্রয়োজনীয়তাই তাহারা অনুভব করিত না। শিশুকাল হইতে গরু-ছাগল চরানো এবং অবশিষ্টকাল কৃষিকাজের মধ্যে জীবন অতিবাহিত করিবার সনাতনী জীবনধারার মধ্যেই তাহারা অভ্যন্তর হইয়া গিয়াছিল। যুগ্মস্থের এই জীবনধারার মধ্যে বৈপ্লবিক পরিবর্তন আনয়ন করা সহজসাধ্য ছিল না। প্রথম নানা কৌশলে তাহাদিগকে শিক্ষার প্রতি আকৃষ্ট করিতে হইত। অনেক সাধ্য-সাধনার পরই কোন কৃষককে মন্তব্যে ছেলে পাঠাইতে রাজী করা যাইত।

মাওলানার প্রথম সফরে দশটি মন্তব্য কায়েম হইল। তারপর অবশ্য এমন দিন আসিয়াছিল- যখন একদিনের মধ্যেও কয়েকটি মন্তব্য কায়েম হইয়াছিল। এইভাবেই বিস্তীর্ণ মেওয়াতভূমির দিকে দিকে দাবানলের ন্যায় মন্তব্য শিক্ষার

ব্যাপক প্রচলন হইয়া যায়। এই সমস্ত মন্তব্যে কোরআন শরীফ এবং প্রাথমিক মাসআলা-মাসায়েল শিক্ষা দেওয়ার ব্যবস্থা করা হয়।

হ্যরত মাওলানা প্রত্যেকটি দ্বিনি কাজকে সম্পূর্ণ নিজের কাজ বলিয়া মনে করিতেন। প্রথম যখন তিনি মন্তব্য প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে তবলীগের কাজ শুরু করেন, তখন এই কাজকে তথাকথিত কোন সামাজিক কাজ বা জাতীয় কাজ মনে করিয়া শুরু করেন নাই, সম্পূর্ণ নিজের কাজ হিসাবেই তিনি দ্বিনের খেদমত শুরু করেন। তাই দ্বিনি কাজে নিজের শেষ সম্বলটুকু পর্যন্ত ব্যয় করিয়া দিতে তিনি মোটেও কুষ্ঠিত হইতেন না। তাহার মতে দ্বিনের কাজের সংজ্ঞা ছিল, প্রত্যেকটি লোক যেমন নিজের ঘর-সংসারের কাজে তার সময় এবং সম্পদ নিয়োজিত করে, ঠিক তেমনি দ্বিনের কাজেও সর্বপ্রথম তাহার নিজের মূল্যবান সময় ও সম্পদ ব্যয় করিবে। একবার জনৈক ভক্ত এই বলিয়া কিছু টাকা তাঁহার খেদমতে পেশ করিল যে, টাকাগুলি তাঁহার একান্ত নিজের প্রয়োজনে যেন ব্যয় করা হয়। তিনি জবাব দিলেন, ভাই! আল্লাহর কাজকে যদি আমরা নিজের সর্বাপেক্ষা প্রয়োজনীয় কাজ বলিয়া মনে করিতে না পারি তবে আমাদের নিজের বলিয়া আর কি অবশিষ্ট থাকে? কথা কয়টি বলিতে বলিতে হ্যরত মাওলানার দুই চোখ অশ্রুসিঙ্গ হইয়া উঠিল। বলিলেন, “হ্যায়! আমরা হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের জীবনাদর্শের কোন মূল্যায়নই করিয়া দেখিলাম না।”

এই ছিল হ্যরত মাওলানার সারা জীবনের আদর্শ। মেওয়াতের দ্বিনি কাজে সর্বপ্রথম তিনি পৈত্রিক সম্পত্তি হইতে প্রাপ্ত আয় এবং যাকিছু তাঁহার নিকট হাদিয়া- তোহফা আসিত সেইসব ব্যয় করিয়া তারপর প্রয়োজনবোধে অন্যের সাহায্য করুল করিতেন।

### চতুর্থ অধ্যায়

যে মহৎ গুণটি সম্বল করিয়া হ্যরত মাওলানা সম্পূর্ণ শুন্যের কোঠা হইতে এতবড় একটি দ্বিনি তাহরিককে সাফল্যের স্বর্ণ শিখরে পৌছাইয়া দিতে সমর্থ হইয়াছিলেন, তা ছিল তাঁর তুলনাবিহীন সৎ সাহস।

দ্বিনের খেদমত এবং জাতির মধ্যে নবজাগরণ-প্রচেষ্টার কোন প্রাথমিক স্তরেই তিনি পরিত্পুর হইতে পারিতেন না। যে পর্যন্ত উদ্দিষ্ট মঙ্গিল সম্পূর্ণরূপে সম্মুখে আসিয়া ধরা না দিত, সেই পর্যন্ত তাহার বেকরার দিলের মধ্যে শান্তি আসিত না।

মঙ্গবের মাধ্যমে দ্বিনি তালীমের যেটুকু কাজ চলিতেছিল, সেইটুকুতে তৎপুর হইয়া বসিয়া থাকা নানা কারণেই তাহার পক্ষে সম্ভবপর হইল না। তাহার অনুভূতিপ্রবণ মনে বাঁর বার বারই কেবল জাগিতে লাগিল যে, স্থানে স্থানে কিছু লোক দ্বিনের তালীম পাইবে আর অবশিষ্ট বৃহত্তর জনসাধারণ যেই তিমিরে সেই তিমিরেই ডুবিয়া থাকিবে— এই অবস্থায় জাহেলিয়াতের অন্ধকার হইতে জাতিকে টানিয়া তোলা কি করিয়া সম্ভবপর হইবে? ব্যাপক জনমনে যদি দ্বিনের প্রতি মহবত এবং আগ্রহের সৃষ্টি করা না যায় তবে ক্ষেত্র মঙ্গবগুলিরই বা ভবিষ্যতে কি? সর্বোপরি মূর্খতার যে জমাটবাঁধা অন্ধকার, তার প্রভাব খোদ মঙ্গবগুলিকেও প্রভাবিত করিয়া দেওয়া স্বাভাবিক। কেননা, প্রথমতঃ মঙ্গবের স্বল্প পরিসরের মধ্যে ইসলামী শিক্ষার পরিপূর্ণতা অর্জন করা সম্ভব হয় না। দ্বিতীয়তঃ যে সব শিশু মঙ্গবের মধ্যে হইতে যৎসামান্য দ্বিনি শিক্ষা গ্রহণ করিয়া বাহির হয় তাহারাও চারিদিকে ব্যাঙ্গ কুসংস্কার ও মূর্খতার অন্ধকারে কিছুদিন হাবু-ড্রু খাইয়া শেষ পর্যন্ত চিরদিনের মত হারাইয়া যাইতে বাধ্য হয়। তৃতীয়তঃ বৃহত্তর জনসমাজের মধ্যে দ্বিনের প্রতি দরদ ও অনুভূতি না থাকায় ছেলে-মেয়েদিগকে আগ্রহ সহকারে মঙ্গবে পাঠানো এবং এই শিক্ষায় শিক্ষিত লোকদের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের মনোভাব বড় একটা দেখা যায় না। হ্যরত মাওলানা এক পত্রে এই বিষয়টির উল্লেখ করিয়া লিখিয়াছিলেন— “যে অনুভূতির দ্বারা অনুপ্রাণিত হওয়ার পর মঙ্গবগুলি সুস্থিতাবে পরিচালিত হইতে পারে, এখনও সেই মঙ্গিল বহু দূরে। সুতরাং ব্যাপকভাবে তবলীগের মেহনত করিয়া জনসাধারণকে দ্বিনের প্রতি দৃঢ়ভাবে আকৃষ্ট করার কাজ আরও দ্রুততর করিতে হইবে।”

চতুর্থতঃ— মঙ্গবে প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে অগ্রাণ বয়স্ক শিশুদের মধ্যে দ্বিনের তালীম দেওয়ার কিছুটা ব্যবস্থা হইয়াছিল সত্য, কিন্তু যেসব প্রাণবয়স্ক লোক

দীর্ঘকালের ধর্মহীনতার কালো পর্দায় আবৃত হইয়া রহিয়াছে তাহাদিগকে দ্বিনের পথে ডাকিয়া আনার কাজ মঙ্গবের মাধ্যমে পূর্ণ হওয়ার আশা ছিল না। কারণ, সংসারের কাজকর্ম ছাড়িয়া তাহাদের পক্ষে আসিয়া মঙ্গবে ভর্তি হওয়া সম্ভব ছিল না। ফলে মঙ্গবে তাহাদের জীবনে প্রকৃত প্রস্তাবে কোন প্রভাবই বিস্তার করিতে সক্ষম হইল না।

মাওলানার অন্তরে এই ধরনের ভাবনা-চিন্তার যখন দৃঢ় চলিতেছিল, ঠিক সেইসময়েই মেওয়াতের এক সফরের মধ্যে একটি সুবেশধারী যুবককে খুব তারিফ করিয়া তাঁহার সম্মুখে উপস্থিত করতঃ বলা হইল যে, আমাদের প্রতিষ্ঠিত মঙ্গব হইতে এই যুবকটি উত্তমরূপে কোরআন পাঠ সমাপ্ত করিয়া বাহির হইয়াছে। মাওলানার দৃষ্টি ছিল অত্যন্ত গভীর; তিনি লক্ষ্য করিলেন, কথিত যুবকটির দাঢ়ি কামানো, চেহারা-ছুরত বা লেবাস-পোশাকে তাহাকে মুসলমান হিসাবে চিনিবার কোনই উপায় নাই। এই অবস্থা দেখিয়া তাঁহার অনুভূতিপ্রবণ মনের মধ্যে নতুন আর একটি প্রচণ্ড ধাক্কা লাগিল। এখানে বসিয়াই মনে মনে তিনি স্থির সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, বৃহত্তর জনসমাজের মধ্যে ব্যাপক পরিবর্তন সাধন না করিয়া শুধুমাত্র মাদ্রাসার মাধ্যমে দ্বিনি পরিবেশ গঢ়িয়া তোলার স্বপ্ন সফল হওয়া সম্ভব নয়।

মেওয়াতের জনসাধারণের মধ্যে সংক্ষার সাধনার অংশ হিসাবে মঙ্গব প্রতিষ্ঠা ছাড়াও হ্যরত মাওলানা তাঁহার বিভিন্ন সফরে দীর্ঘকালের গোত্রীয় ঝগড়া-ফাসাদ এবং পারিবারিক কলহ-বিবাদের মীমাংসা করিয়া দিতেন। তীক্ষ্ণ বুদ্ধি, অসাধারণ ব্যক্তিত্ব এবং রহানীয়াতের পুণে এই ক্ষেত্রেও মাওলানা আশাতীত সাফল্য লাভ করেন। দীর্ঘকাল ধরিয়া আগ্রাকলহ এবং পরম্পর সংঘর্ষে লিপ্ত অনেক খন্দানই তাঁহার হস্তক্ষেপের ফলে পরম্পর ভাত্বক্ষনে আবদ্ধ হইয়া যায়। মেওয়াতের লোকেরা বলাবলি করিত- “কি আশৰ্য এই লোকটি! দেখিতে কয়েকটি হাড়গোড়ের সমষ্টি একটি কক্ষাল মাত্র, অথচ যে কোন কঠিন ব্যাপারে হাত দিলেও অবলীলাক্রমে তা শেষ করিয়া ছাড়েন। তাঁর মুখের কথার মধ্যে যে কি মন্ত্র নিহাত আছে, অনেক জেদী-হঠকারী লোকও তাঁর কথার সঙ্গে সঙ্গেই নমনীয় না হইয়া পারে না।”

এই সময় হিন্দুস্থানের আরও কিছুসংখ্যক বিশিষ্ট আলেম মেওয়াত এলাকায় ওয়াজ-নসিহত শুরু করিয়াছিলেন। এই দেশের সাধারণ প্রচলিত নিয়ম অনুযায়ী ওলামাদের পক্ষ হইতে কুসংস্কারের বিরুদ্ধে অভিযান এবং দ্বিনি মাসআলা-মাসায়েলের ব্যাপক প্রচারের লক্ষ্য সম্মুখে রাখিয়াই মেওয়াত এলাকার সংক্ষার সাধনের কাজে অনেকেই অগ্রসর হন। কিন্তু এই সমস্ত কর্ম প্রচেষ্টায় স্থানে স্থানে

কিছু কিছু কাজ হইলেও ব্যাপক কোন পরিবর্তনের আশা দেখা গেল না। একটি কুসংস্কারের বিরুদ্ধে অভিযান পরিচালনা করিয়া দেখা গেল, আরও শতটা অনাচার মাথা তুলিয়া দাঁড়াইতেছে। ইহাদের ঈমান-একীনের ময়দানে শতাদ্বীব্যাপী যে জঙ্গল আসিয়া জমা হইয়াছে, তা সম্পূর্ণরূপে খুইয়া-মুছিয়া পরিষ্কার করা না গেলে এই জাতির আংশিক সংস্কার প্রচেষ্টা কোন অবস্থাতেই যে সাফল্যলাভ করিবে না, বাস্তব কর্মক্ষেত্রে নামিয়া হ্যরত মাওলানার অন্তরে এই প্রত্যয় ক্রমেই দৃঢ়তর হইয়া উঠিল।

অনেক পরীক্ষা-নিরীক্ষা এবং সুদীর্ঘ কর্মজীবনের অভিজ্ঞতা সম্মুখে নিয়া মাওলানা এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, ব্যক্তিবিশেষ বা বিশেষ কোন শ্রেণীর লোকের এসলাহ এবং দীনি জীবনে তরঙ্গী সাধনের দ্বারা সার্বিক সংস্কারের লক্ষ্যে পৌছা যাইবে না। তাঁর এই উপলক্ষ্টিকু একজন মেওয়াতী তার সহজাত সরল ভাষায় এইভাবে ব্যক্ত করিয়াছেন : “যে পর্যন্ত সর্বসাধারণের মধ্যে দীনের উপলক্ষ্টি পরিপূর্ণরূপে না আসিবে, সেই পর্যন্ত কোন পরিবর্তন আসার সম্ভাবনা নাই।”

পরীক্ষা-নিরীক্ষার মধ্যেই দীর্ঘ কয়েক বৎসর কাটিয়া গেল। হ্যরত মাওলানা নিয়মিত মেওয়াত এলাকায় আসা-যাওয়া করিতে লাগিলেন এবং তাঁহার মাধ্যমে জনসাধারণের মধ্যে ধর্মীয় জাগরণের ময়দান ক্রমেই তৈরী হইয়া আসিতে লাগিল। এই যাতায়াতের ভিতরেই বিপুল সংখ্যক লোক তাঁহার কাছে মুরীদ হইলেন। হিজরী ১৩৪৪ সনের রবিউল আওয়াল মাসে হ্যরত মাওলানা এবং তাঁহার বিপুল সংখ্যক মেওয়াতী ভক্তের একান্ত অনুরোধে হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী ওলামা-বুজুর্গগণের এক জামাতসহ মেওয়াত সফরে আসিতে সম্মত হইলেন। ফিরুজপুর নামক স্থানে মাহফিলের ব্যবস্থা করা হইল। এই উপলক্ষে এত বড় জনসমাবেশ হইয়াছিল যে, ইতিপূর্বে মেওয়াতের ইতিহাসে এত লোক একত্রিত হওয়ার আর কোন নজীব নাই। অগণিত লোক এই উপলক্ষে হ্যরত সাহারানপুরীর হাতে রায়আত হন।

### দ্বিতীয় হজ্জ ৪ কাজের ধারা পরিবর্তন

হিজরী ৪৪ সনের শওয়াল মাসে হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস হ্যরত সাহারানপুরীর সঙ্গে দ্বিতীয়বার হজ্জ গমন করেন। হায়দ্রাবাদ রাজ্যের ভঙ্গগণের অনুরোধে এই কাফেলা এক সণ্ঘাত সেখানে অবস্থান করে।

হজ্জের পর তাঁহারা মদীনা শরীফ চলিয়া যান। মদীনায় অবস্থানের মুদ্দত শেষ হইয়া আসার পর সঙ্গী-সাথীগণ দেশে ফিরিয়া আসার প্রস্তুতি নিলেন। কিন্তু

হ্যরত মাওলানা তখন কি যেন এক অস্থিরতায় ভুগিতেছিলেন। সঙ্গীগণের পক্ষ হইতে বার বার তাকিদ দেওয়ার পরও তিনি মদীনা শরীফ হইতে ফিরিয়া আসিতে সম্মত হইলেন না। আরও কিছুদিন অপেক্ষা করার পর সঙ্গীগণ হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহেবের নিকট বিষয়টি উত্থাপন করিলেন। হ্যরত সাহারানপুরী মাওলানার অবস্থা দেখিয়া সঙ্গীগণকে বলিলেন, তোমরা ইহাকে এখন হইতে নিয়া যাওয়ার ব্যাপারে বেশি তাকিদ করিও না। এখন ইহার উপর একটি বিশেষ অবস্থা বিরাজ করিতেছে। যে পর্যন্ত তিনি নিজের তরফ হইতে রওয়ানা না হন, সেই পর্যন্ত তোমরা অপেক্ষা কর আর তা সম্ভব না হইলে চলিয়া যাও; তিনি পরে আসিবেন। শেষ পর্যন্ত অবশ্য সঙ্গীগণ মাওলানার অপেক্ষায় রওয়ানা বিলম্বিত করিলেন।

হ্যরত মাওলানা বর্ণনা করিয়াছেন যে, মদীনা শরীফে অবস্থানকালে আমার প্রতি এই কাজের নির্দেশ হয়। বলা হয় যে, ‘আমি তোমার দ্বারা এই কাজ করাইব।’ এই নির্দেশ পাওয়ার পর কিছুদিন আমি অস্থিরতার মধ্যে কাটাই। আমার ন্যায় একজন দুর্বল লোকের দ্বারা এই বিরাট কাজ কি করিয়া নেওয়া হইবে ইহা আমি বুঝিয়া উঠিতে পারিতেছিলাম না। কোন একজন আরেফের নিকট এই কথা উল্লেখ করিলে তিনি সান্ত্বনা দিলেন। বলিলেন, “তোমাকে তো বলা হইয়াছে যে, তোমার দ্বারা আমি কাজ নিব, এইরূপ তো বলা হয় নাই যে-তুমি এই কাজ করিবে। সুতরাং তোমার ভাববাব কি আছে? যিনি কাজ নিতে চাহিয়াছেন তিনিই আনন্দসংক্রিক সবকিছুর ব্যবস্থাও করিবেন।” আরেফের এই কথা শুনিয়া হ্যরত মাওলানার অন্তরে শান্তি ফিরিয়া আসিল। শান্ত চিন্তে তিনি মদীনা শরীফ হইতে দেশের পথে রওয়ানা হইলেন। দীর্ঘ পাঁচ মাস হারামাইন শরীফে অবস্থানের পর হিজরী ৪৫ সনের তেরই রবিউস-সানী তারিখে কান্দালায় ফিরিয়া আসিলেন।

হজ্জ হইতে ফিরিয়া আসিয়াই হ্যরত মাওলানা তবলীগী গাশত’ শুরু করিলেন। অন্যদিগকেও উৎসাহ দিতে শুরু করিলেন, যেন তাঁহারা সাধারণ মানুষের মধ্যে গিয়া ইসলামের মূলনীতি- কলেমা, নামাজ তওহীদ ইত্যাদির শিক্ষা প্রচার শুরু করেন। এই দাওয়াত লোকের কানে নতুন ঠেকিল। দীন প্রচারের জন্য সাধারণ মানুষের পক্ষে মুখখোলা অত্যন্ত কঠিন কাজ বলিয়া অনুভূত হইল। তবুও কিছু সংখ্যক লোক অত্যন্ত লজ্জা-সংকোচের সঙ্গে এই কাজ শুরু করিলেন।

একবাব নূহ নামক স্থানে অনুষ্ঠিত এক জনসমাবেশে হ্যরত মাওলানা লোকজনকে এই কাজে অগ্রসর হওয়ার আহ্বান জানাইলেন। তিনি ছোট ছোট

দলে বিভক্ত হইয়া জনসাধারণের মধ্যে ইসলামের মূলনীতিগুলি প্রচার করার কথা বলিলেন। তাহার অনুসারীগণ প্রাথমিক প্রস্তুতি গ্রহণ করার জন্য একমাসের সময় চাহিলেন। একমাসের মধ্যেই জামাত তৈরী হইয়া গেল। এই জামাত আট দিনে পূর্বনির্ধারিত কয়েকটি গ্রাম ঘুরিয়া আসিল। ফয়সালা হইল, পরবর্তী এক সপ্তাহ কাজ করিয়া এই জামাত গোরাগাঁও জেলার মোহনী নামক স্থানে জুমার নামাজ আদায় করিবে এবং জুমা বাদ স্থানে বসিয়াই পরবর্তী কর্মসূচী প্রণয়ন করা হইবে।

পূর্বপরিকল্পনা মোতাবেক এই জামাত মোহনীতে আসিয়া জুমার নামাজ আদায় করিল। হ্যরত মাওলানাও এখানে আসিয়াই জামাতের সহিত শামিল হইলেন। এখানে বসিয়াই পরবর্তী কর্মসূচী গ্রহণ করা হইল। জামাত পরবর্তী সপ্তাহেও যথারীতি কাজ করিয়া দ্বিতীয় জুমা তাওরু নামক স্থানে আদায় করিল। তৃতীয় জুমা কিরজপুর তহসীলের নাগিনা নামক স্থানে পড়া হইল। হ্যরত মাওলানা যথারীতি প্রত্যেকটি জুমায় আসিয়া শামিল হইলেন এবং পরবর্তী কর্মসূচী তৈরী করিয়া দিলেন। বেশ কিছুকাল এই কর্মপদ্ধা অনুসরণ করিয়া মেওয়াত এলাকায় কাজ চলিতে থাকিল। এই সমস্ত জামাতের প্রত্যেকটি সম্মেলনে বিশিষ্ট আলেমগণকে ডাকিয়া আনিয়া ওয়াজ-নসিহতের ব্যবস্থা হইল। দীর্ঘ কয়েক বৎসর তবলীগের প্রাথমিক কাজ-কর্ম এইভাবেই অগ্রসর হইতে থাকিল।

### তৃতীয় হজ

হিজরী ১৩৫১ সনে হ্যরত মাওলানা তৃতীয় বারের মত হজু করিতে গেলেন। নিজামুন্দিনে রমজানের চাঁদ দেখিয়া রওয়ানা হইলেন। জামাতের সঙ্গে দিল্লী স্টেশনে তারাবীর নামাজ আদায় করিলেন। তারাবীহ শেষ করিয়াই করাচীগামী গাড়ীতে আরোহণ করিলেন। মাওলানা এহতেশামুল-হাসান সাহেবে এই সফরেও হ্যরতের সঙ্গী হইয়াছিলেন। তিনি শায়খুল-হাদীস হ্যরত মাওলানা যাকারিয়া সাহেবকে লিখিত একপত্রে হ্যরত মাওলানার কর্মব্যক্তির বিবরণ দিতে যাইয়া লিখিয়াছিলেন : “হ্যরতজী অধিকাংশ সময় হেরেম শরীফে কাটাইতেছেন। তবলীগী জলসা এবং চর্চা সবসময়ই চলিতেছে। সব জ্ঞায়গাতেই হ্যরত এই প্রসঙ্গে কিছু না কিছু অবশ্যই বলিয়া থাকেন।”

মুক্ত শরীফ হইতে রওয়ানা হইয়া হ্যরত মাওলানা ৫২ সালের ৬ই মোহররম মোতাবেক ১৯৩৩ খ্রিস্টাব্দের ২৭ শে এপ্রিল তারিখে মদিনা শরীফ পৌছান। এখানে জিয়ারত সমাপ্ত করিয়া ৫২ হিজরীর ৬ই জমাদিউল আওয়াল তারিখে দেশে ফিরিয়া

আসেন।

হজের এই সফর হইতে হ্যরত মাওলানা তাহার কর্মপদ্ধা সম্পর্কে আরও দৃঢ় প্রত্যয় এবং সুদূর প্রসারী সভাবনার আশাবাদ নিয়া প্রত্যাবর্তন করেন। ফলে হজু হইতে ফিরিয়া আসিয়া কাজের গতি অনেকগুণ বাড়িয়া গেল।

দেশে ফিরিয়াই হ্যরত মাওলানা বিরাট এক জামাতসহ মেওয়াত এলাকায় পরপর দুইটি সফর করিলেন। এই সফরে সব সময় শতাধিক লোক তাহার সঙ্গে থাকিত। স্থানে স্থানে বড় বড় জনসমাবেশও হইয়া যাইত। দীর্ঘ একমাস ব্যাপীয়া প্রথম সফর চলিল। দ্বিতীয় সফরেও প্রায় একমাসের কাছাকাছি সময় লাগাইলেন। সফরের সময় সঙ্গী-সাথীগণকে ছোট ছোট দলে বিভক্ত করিয়া গ্রামে গ্রামে গাশ্ত করিবার জন্য পাঠাইয়া দিতেন। এইভাবে কাজ আরও কিছুটা অগ্রসর হইল।

### দীর্ঘ মারকাজের দিকে

দীর্ঘদিনের বাস্তব অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে হ্যরত মাওলানা অনুধাবন করিলেন যে, ঘর-সংসার এবং জমি-জিরাতের পরিবেশে থাকিয়া মেওয়াতের গরীব কৃষক শ্রেণীর লোকদের পক্ষে দ্বিনের তালীম গ্রহণ করার মত সময় বাহির করা সম্ভব নয়। অথচ গভীর মনোযোগ এবং পূর্ণ একাগ্রতা ব্যক্তিত দ্বিনি আচার-আচারণ সম্পর্কে সম্পূর্ণ অজ্ঞ, এই সমস্ত লোকের পক্ষে সংক্ষিপ্ত সময়ের মধ্যে দোয়া-কলেমা এবং ইবাদত-বন্দেগীর নিয়ম-কানুন রঞ্জ করারও কোন সভাবনা ছিল না। সমস্ত লোককে এই বয়সে গৃহস্থালী কাজ-কর্ম হইতে পৃথক করিয়া মাদ্রাসায় ভর্তি করার কথাও চিন্তা করা যাইত না। মাৰ্বে-মধ্যে ওয়াজ-নসিহত শ্রবণ করিয়া লোকজন আমল-আকীদার সব বিষয়ে ওয়াকেবহাল এবং অভ্যন্তর হইয়া যাইবে, এইরূপ আশা করাও ছিল সম্পূর্ণ অবাস্তব। অথচ মাওলানার লক্ষ্য ছিল, এই সমস্ত অধ্যপতিত মানুষগুলিকে জাহেলী জিন্দেগীর গভীর অঙ্ককার হইতে দ্রুত টানিয়া তুলিয়া ইসলামী জিন্দেগীর সঙ্গে পরিচয় ঘটানো। এই বিপুলী পরিবর্তনের জন্য প্রয়োজন ছিল নতুন বিপুলী কর্মপদ্ধা। সেই বিপুলী কর্মপদ্ধা কি হইবে, সেই বিষয়েই তিনি গভীর ভাবনা-চিন্তা শুরু করিলেন। অনেক ভাবনা-চিন্তার পর তিনি এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, পরিপূর্ণ একাগ্রতার সঙ্গে দ্বিনের শিক্ষা গ্রহণ করিবার উদ্দেশ্যে এই সমস্ত লোককে ছোট ছোট জামাতের আকারে ঘর-সংসারের পরিবেশ হইতে অল্প কিছুদিনের জন্য বাহির করিয়া দেশের বিখ্যাত ধর্মীয় কেন্দ্রগুলির দিকে নিয়া যাইতে হইবে। তাহাদিগকে সার্বক্ষণিক তত্ত্বাবধানে রাখিয়া দ্বিনি তালীম প্রদান করিত হইবে। তারপর এই

সমস্ত লোকের দ্বারাই জনসাধারণের মধ্যে দ্বীনের দাওয়াত দেওয়াইতে হইবে। এর দ্বারা একই সঙ্গে প্রত্যেকটি শিক্ষা করার কথা তাহারা বলিতে থাকিলে খুব সহজে প্রতিটি কথা তাহাদের অন্তরের গভীরে যাইয়া প্রবেশ করিবে। সঙ্গে সঙ্গে এই সমস্ত লোক দ্বীনি মারকাজগুলিতে আলেম-বুজুর্গদের মজলিসে নিয়মিত উঠা-বসা করিয়া, তাঁহাদের কথাবার্তা মনোযোগ সহকারে শ্ববণ করিয়া তাঁহাদের উঠা-বসা, চলাফেরা এবং অন্যান্য কাজ-কর্ম দেখিয়া দ্বীনি জিন্দেগীর প্রাত্যহিক নকশা সম্পর্কে প্রত্যক্ষ জ্ঞানলাভ করিবারও সুযোগ পাইবে। শিশুরা যেমন বড়দের দেখাদেখি আদব-কায়দা শিক্ষা করে, তাঁহাদের কথাবার্তার অনুকরণ করিয়া কথাবার্তা শিখে, তেমনি প্রকৃতিদণ্ড পছায় দ্বীন শিক্ষার প্রতি আগ্রহী এই লোকগুলির মধ্যে অতি সহজ উপায়ে দ্বীনের তালীম গ্রহণ এবং দ্বীনি জিন্দেগীর নকশা মৃৎক করার সুযোগ লাভ ঘটিবে।

ঘর-সংসারের পরিবেশ হইতে দূরে জীবনের এই দুর্লভ অবসর সময়টুকুতে কোরআন শরীফের কিছু কিছু অংশ শুন্দ করিয়া পড়া, মাসআলা-মাসায়েল এবং ফাজায়েল ও সাহাবায়ে-কেরামের জীবন সম্পর্কে কিছু কিছু জ্ঞান আহরণ করার মধ্যেও সময় অতিবাহিত করার ব্যবস্থা করিয়া প্রত্যেকটি জামাতকে এক একটি চলন্ত মদ্দাসায় রূপান্তরিত কৃরিতে পারিলে আশাত্তিরিক্ত ফললাভের সুযোগ উপস্থিত হইতে পারে। এইভাবে কিছুকাল কাটাইয়া যখন ইহারা ঘরে ফিরিবে, তখন দ্বীন সম্পর্কে তাহাদের জ্ঞানভাণ্ডার নিঃসন্দেহে অনেকগুলি সমৃদ্ধ হইয়া যাইবে। হ্যরত মাওলানার এই পরিকল্পনা ছিল নিঃসন্দেহে অত্যন্ত বাস্তবমূল্যী। কিন্তু কার্যক্ষেত্রে উহা রূপান্তরিত করা ছিল নিঃসন্দেহে অত্যন্ত কঠিন। কোন তরিকতের পীর তাঁহার মূরীদগণের উপর সার্বিকভাবে এতটুকু মেহনতের কাজ অর্পণ করিলেও বোধহয় তাহা অত্যন্ত কঠিন বলিয়া বিবেচিত হইত। কেননা, সাংসারিক কাজকর্ম ছাড়িয়া স্ত্রী-পুত্র হইতে পৃথক হইয়া আসিয়া নিছক কোন দ্বীনি কাজে সময় দেওয়া সাধারণ সংসারী মানুষের পক্ষে কতটুকু কঠিন তপস্যা তাহা সহজেই অনুমান করা যায়। তদুপরি এই সমস্ত লোককে যেসব এলাকায় পাঠানো হইবে, সেখানকার লোকজন তাহাদের সঙ্গে কিরণ ব্যবহার করিবে-মূর্খ অমার্জিত এই সমস্ত লোকের প্রতি কঠোর আচরণ বা বিদ্রোহিক ব্যবহার করিবে, না সহানুভূতি প্রকাশ করিবে তারও কোন নিশ্চয়তা ছিল না।

হ্যরত মাওলানার ধারণা অনুযায়ী যুক্তপ্রদেশের পশ্চিম অঞ্চলস্থ মুজাফফর নগর ও সাহারানপুর এলাকা ছিল তদানীন্তনকালে এলেমচর্চার প্রাণকেন্দ্র এবং আলেম-বুজুর্গগণের প্রধান মারকাজ। সুতরাং আলেম-উলামাগণের নিকট-সাহচর্য অর্জন করা

এই এলাকায় যেরূপ সহজলভ্য ছিল, অন্য কোন এলাকায় তেমনটি ছিল না।

হ্যরত মাওলানার মতে দ্বীনি জীবনের প্রাণশক্তিতে ব্যাপক নির্জীবতা নামিয়া আসার সর্বথধান কারণ ছিল দ্বীনের ব্যাপারে ভাল অনুভূতি এবং গভীর মহবতের অভাব। এই রোগের সঠিক চিকিৎসা হিসাবে তিনি স্থির করিলেন, দ্বীনি শিক্ষা এবং আত্মশুদ্ধির পদ্ধা অবেষণের উদ্দেশ্যে ও দ্বীনকে সর্বাবস্থায় দুনিয়ার উপর স্থান দেওয়ার মত মনোভঙ্গী সৃষ্টি করার মহান লক্ষ্য সম্মুখে লইয়া মেওয়াতের লোকদের ইউপির এই সমস্ত এলাকায় নিয়া আসা। যেন তাহারা প্রত্যক্ষভাবে দেখিয়া এবং উলামাদের সাহচর্যে থাকিয়া অনেক কিছু শিক্ষালাভ করিবার সুযোগ গ্রহণ করিতে সক্ষম হয়। এ সম্পর্কে হ্যরত মাওলানা এক পত্রে জনেক মেওয়াতী সাগরেদকে লিখিয়াছিলেনঃ

“আমার ধারণায় মূর্খতা, অলসতা এবং সত্য প্রতিষ্ঠার ব্যাপারে নিষ্পত্তাই সকল ফেতনার চাবিকাঠি। যতদিন মানুষের মনের উপর এই সমস্ত অশুভ এবং ঘৃণ্য প্রবণতার প্রাধান্য থাকিবে, ততদিন দেখিতে পাইবে, একের পর এক করিয়া শুধু ফেতনাই সৃষ্টি হইয়া চলিয়াছে। এই পরিস্থিতিতে তোমাদের পক্ষে নিরব দর্শকের ভূমিকা গ্রহণ করা ব্যক্তিত আর কোন গত্ততৰ থাকিবে না। বর্তমানে যে সমস্ত ফেতনা মাথাচাড়া দিয়া উঠিতেছে এইগুলির গতিরোধ এবং ভবিষ্যতের সকল ফেতনার সম্ভাবনা হইতে আঘাতকার উদ্দেশ্যেই তোমাদের এলাকায় যে কাজ চালু করা হইয়াছে, উত্তমরূপে তার অনুশীলন এবং ইউপির বিভিন্ন এলাকায় জামাতবন্ধভাবে অংসর হওয়া ব্যক্তিত অন্য কোন পথ দেখি না।”

হ্যরত মাওলানার আশা ছিল, এই পদ্ধতিতে জামাতের যে সব কাজ-কর্ম হইবে তৎপ্রতি অত্র এলাকার উলামা-বুজুর্গগণের পৃষ্ঠপোষকতালাভ সহজ হইবে। অপর পক্ষে মেওয়াতের পশ্চাদপদ ধর্মীয় আচার-আচরণ হইতে বহু দূরে অবস্থিত গরীব জনসাধারণের জীবনযাত্রা প্রাণালী যে কতটুকু শোচনীয় এবং ইসলামী আদব-কায়দা হইতে কত দূরে, সেই সম্পর্কেও এই এলাকার আলেম বুজুর্গগণের একটা স্বচ্ছ ধারণা সৃষ্টি হওয়া সহজতর হইবে।

এইভাবে হ্যরত বা তাঁহাদের অন্তরে এই এলাকার প্রতি কিছুটা সহানুভূতির উদয় হইতে পারে। হ্যরত মাওলানার ধারণায় এই সমস্ত বুজুর্গনে-দ্বীনের প্রত্যক্ষ পৃষ্ঠপোষকতা ব্যক্তিত এই কাজের পূর্ণ সাফল্য লাভ ছিল সুন্দরপরাহত।

এই সমস্ত বিষয় চিন্তা করিয়াই হ্যরত মাওলানা মেওয়াত হইতে বাহির হইয়া প্রথম জামাত কান্দালায় প্রেরণ করার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিলেন। কেননা, কান্দালা ছিল তদানীন্তন যুগের একটা বিশিষ্ট এলাকা মারকাজ এবং তাঁহার নিজের শহর। সেখানে তাঁহার প্রেরিত লোকজনদের আদর-যত্ন এবং সহানুভূতি লাভ করার আশা ছিল সুনিশ্চিত।

রমজান মাসে মাওলানা নির্দেশ দিলেন, কান্দালা যাওয়ার জন্য কিছু লোককে প্রস্তুত কর। মাওলানা তো বলিয়া দিলেন, কিন্তু কান্দালার ন্যায় আলেম-বুজুর্গগণের কেন্দ্রভূমিতে মেওয়াতের অশিক্ষিত-অমার্জিত ক্ষক সম্প্রদায়ের লোকজনদের পক্ষে তবলীগ করার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হওয়া ছিল রীতিমত দুঃসাহসের ব্যাপার। যাহারা এই দুঃসাহসিক অভিযানের কথা শুনিলেন, তাঁহাদের মনেও ধাক্কা লাগিল। কেননা, আসলে কাজটা কি, কি উদ্দেশ্যে এই সমস্ত লোককে পাঠানো হইতেছে, অন্য লোকের মধ্যে তাবলীগ করার জন্য না নিজেদের শিক্ষা ও আস্তাশুদ্ধির পথ তালাশ করার মানসে সেই বিষয়টি তখনও পর্যন্ত পরিপূর্ণভাবে লোকজনের মধ্যে ফুটিয়া উঠে নাই। ফলে পীর-মুর্শিদের দেশ কান্দালায় ‘তবলীগ’ করার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হওয়ার কথা শুনিয়া অনেকেই সংকুচিত হইয়া উঠিলেন। হাজী আন্দুর রহমান সাহেবের ন্যায় একান্ত অনুরুক্তজনও বলিয়া দিলেন যে- “কান্দালা আমার ওস্তাদ-মুর্শিদ হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ সাহেবের শহুর। আমি সেখানে তবলীগ করিতে যাওয়ার ধৃষ্টা দেখাইতে পারি না।”

কিন্তু মাওলানা কোন কাজের কথা একবার উথাপন করিলে তাহা বাস্তবায়িত না হওয়া পর্যন্ত স্বত্ত্ব পাইতেন না। জীবনে তিনি কোন কাজকেই ছেট করিয়া দেখেন নাই। ভাবনা-চিন্তার পর যে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হইত, তাহা বাস্তবায়িত করার জন্য তিনি সর্বশক্তি নিয়োগ করিতেন। এই জন্যই কোন একটা কাজের কথা একবার তাঁহার মুখ হইতে উচ্চারিত হইয়া গেলে কোন অনুসারীর পক্ষেই তাহা উপেক্ষা করা সম্ভবপর ছিল না। তাই শেষ পর্যন্ত দশজনের একটি জামাতে রওয়ানা হওয়ার জন্য প্রস্তুত হইতে হইল। রমজানের পর ঈদের জামাত পড়ার সঙ্গে সঙ্গে হাফেজ মকবুল হাসান সাহেবের নেতৃত্বে জামাত দিল্লী হইতে রওয়ানা হইয়া গেল। এই জামাতে যাহারা ছিলেন তাঁহাদের সকলেই ছিলেন বাছা বাছা লোক, প্রায় সকলেই এতেক্ষণ করিয়া আসিয়াছিলেন। তবু তাহাদিগকে বিশেষভাবে তাকিদ করিয়া দেওয়া হইল- যেন জামাতের সকলেই সর্বক্ষণ আল্লাহর জিকিরে মশগুল থাকেন। জামাত কান্দালায় পৌছার পর বিশেষ সমাদরে তাঁহাদিগকে গ্রহণ করা হইল। হ্যরত মাওলানার নিজের বাড়ীতেই তাঁহাদের থাকার ব্যবস্থা করিয়া দেওয়া হইল।

## দ্বিতীয় জামাত

প্রথম জামাত কান্দালার উদ্দেশ্যে রওয়ানা করিয়া দেওয়ার পর দ্বিতীয় আর একটি জামাত সাহারানপুর জেলার রায়পুরের উদ্দেশ্যে রওয়ানা করার সিদ্ধান্ত হইল। হ্যরত মাওলানা নিজেই দশ-এগার জনের এক জামাতের নেতৃত্ব গ্রহণ করিলেন।

হ্যরত শাহ আন্দুর রহীম রায়পুরীর (রাহঃ) স্থলাভিষিক্ত মাওলানা আন্দুল কাদের রায়পুরীর সহিত মাওলানার পূর্ব হইতেই গভীর হৃদ্যতার সম্পর্ক ছিল। ফলে সেখানেও কোন অসুবিধার সমুরোহ হওয়ার কারণ ছিল না।

সঙ্গীগণের মধ্যে নম্বরদার মেহরাব খান নিউমোনিয়ায় আক্রান্ত ছিলেন, রাতের বেলায় তাঁহার জন্য দোওয়া করা হইল। সকাল নাগাদ তিনি অনেকটা সুস্থ হইয়া উঠিলেন এবং এই অবস্থাতেই রওয়ানা হইলেন। কৃতী দাউদ সুস্থ সাহেবের একটি ছেলের ইন্তেকাল হইয়া পিয়াছিল। কৃতী সাহেব প্রিয় সন্তানের গোর-কাফন করিয়া আর বাড়ীতে ফিরিলেন না, কবরস্থান হইতেই সোজা রওয়ানা হইয়া গেলেন।

## পরিকল্পিত সফরের ব্যবস্থা :

সুপরিকল্পিতভাবে মেওয়াত এলাকার প্রত্যেকটি জনপদে ব্যাপকভাবে জামাত প্রেরণ করার উদ্দেশ্যে হ্যরত মাওলানা মেওয়াতের প্রত্যেকটি তহসীলের নিখুত নকশা তৈরী করাইলেন। গোরগাঁও জেলার প্রতিটি গ্রামে যাতায়াত করার রাস্তাঘাট, লোকবসতির বিবরণ ইত্যাদি দ্রুত সম্পন্ন করাইয়া নিলেন। বিশেষভাবে নির্দেশ দিলেন, প্রত্যেক মোবাল্লেগ যেন স্ব-স্ব কাজ-কর্মের পূর্ণ বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়া রাখেন। এই বিবরণে প্রত্যেক গ্রামের লোকসংখ্যা, অবস্থান, এক গ্রাম হইতে অন্য গ্রামের দূরত্ব, আশপাশের জনপদসহ প্রত্যেকটি বাস্তির নম্বরদারের নাম এবং অন্যান্য যে সমস্ত ধর্মাবলম্বী লোক রহিয়াছে, তাঁহাদের আনুপাতিক জনসংখ্যাও যেন বিবরণীতে উল্লেখ করা হয়।

নকশা ও মানচিত্র তৈরী হওয়ার পর ফিরুজপুর তহসীলের অন্তর্গত চিতুরা নামক স্থানে একটি মাহফিল হইতে ঘোলটি জামাত তৈরী করা হইল। প্রত্যেক জামাতে একজন করিয়া আমীর এবং প্রতি চার জামাতের উপরে একজন প্রধান আমীর নিযুক্ত করা হইল। এই জামাতগুলির দ্বারা সমগ্র মেওয়াত ভূমির প্রত্যেকটি জনপদে অন্তর্ভুক্ত একটি ‘গাশত্’ করিবার পরিকল্পনা গ্রহণ করা হইল। ব্যবস্থা হইল, চারিটি জামাত পার্বত্য এলাকাগুলি সফর করিবে, অন্য চারিটি

জামাত প্রধান রাজপথ এবং পার্বত্য এলাকার মধ্যবর্তী গ্রামগুলিতে, হৃডল হইতে দিল্লীগামী সড়ক এবং আলওয়ার হইতে দিল্লীগামী সড়কের মধ্যবর্তী এলাকাটিতে অন্য চারিটি জামাত এবং অবশিষ্ট চারিটি জামাত হৃডল-দিল্লী সড়ক ও যমুনা নদীর মধ্যবর্তী এলাকা সফর করিয়া আসিবে। এই সমস্ত জামাত স্থানে স্থানে কিছু সময়ের জন্য থামিবে, লোকজন একত্রিত করিবে এবং নিজামুদ্দিন হইতে এক এক ব্যক্তি আসিয়া জামাতের খবরাখবর সংগ্রহ এবং ওয়াজ-নসিহত করিয়া যাইবেন। এইভাবে কাজ করিতে করিতে শেষ পর্যন্ত সবগুলি জামাত আসিয়া ফরিদাবাদ নামক স্থানে সমবেত হইল। স্থানীয়ভাবে একটি এজেন্টের ব্যবস্থা হইল, হ্যরত মাওলানা এই সমাবেশে যোগদান করিলেন। সিদ্ধান্ত হইল, ঘোলটি জামাত চারিভাগে বিভক্ত হইয়া এখান হইতে দিল্লী যাইয়া জামে মসজিদে সমবেত হইবে। পূর্ব নির্ধারিত কর্মসূচী অনুযায়ী সবগুলি জামাত একত্রিত হইয়া দিল্লী জামে মসজিদে এজেন্টের করা হইল। এই এজেন্টের হইতেই পুনরায় জামাত পানিপথ, শুণীপথ এবং অন্যান্য আরও কয়েকটি এলাকার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইয়া পড়িল।

এই দিকে মেওয়াত এলাকাতেও তবলিগী গাশ্ত এবং দীনশিক্ষার এই অভিযানে দলের প্রদল বাড়ীঘর হইতে বাহির হইয়া গ্রাম-গ্রামান্তরে সফর এবং ওয়াজ-এজেন্টের ব্যাপকভাবে চলিতে থাকিল। মাওলানা তখন এই একই দাওয়াত সর্বত্র সবার কাছে দিয়া চলিলেন। বিভিন্ন স্থানে মাওলানা নিজে সফর ও সভা-সমাবেশে যোগদান করিতে লাগিলেন। প্রত্যেকটি মাহফিলেই বিভিন্নভাবে একই ব্যাপারে তিনি ব্যাপক উৎসাহ দিতে থকিলেন। এই মহান কাজে শরীক হইলে পর দ্বীন-দুনিয়ার কি সব ফায়দা হাসিল হইতে পারে, তা অত্যন্ত জোরালো ভাষায় সর্বত্র প্রচার করিয়া যাইতে লাগিলেন।

মাওলানার এহেন নিরলস মেহনতের ফলে মেওয়াতের বিভিন্ন এলাকায় এবং বাহিরে সফর করার জন্য ব্যাপকভাবে জামাত তৈরী হইতে লাগিল। মাওলানা বিশেষভাবে জোর দিলেন, যেন দেশের অন্যান্য অনুষ্ঠানাদির ন্যায় জামাতবন্ধভাবে দ্বীন শিক্ষা করার এই অভিযানও জনগণের মধ্যে একটি সাধারণ অভ্যাসে পরিণত হয়। এই লক্ষ্য সমুখে রাখিয়াই স্থানে স্থানে অনেকগুলি এজেন্টের আয়োজন করা হইল। প্রত্যেকটি মাহফিল হইতেই স্থানীয়ভাবে এবং ইউপির বিভিন্ন এলাকায় গাশ্ত করার জন্য জামাত তৈরী হইতে থাকিল। জনগণ স্বতঃকৃতভাবেই এই কাজে সময় দেওয়ার জন্য ব্যাপকভাবে সাড়া দিতে আরঞ্জ করিল। সামাজিক কাজকর্মের জন্য স্বেচ্ছায় অর্থ দানের প্রচলন তো পূর্ব হইতেই ছিল, মেওয়াতের লোকেরাই বোধহয় সর্বপ্রথম দ্বীনি কাজের জন্য সময় দানের

### প্রচলন করিল।

দ্বীনের এই গুরুত্বপূর্ণ কাজ করিবার জন্য যে সমস্ত লোক উদ্বৃক্ত হইতে ছিলেন মাওলানা তাহাদের এই প্রেরণার মধ্যে বৃহত্তর কোরবানী ও ত্যাগের জ্যবা সৃষ্টি করিতে এবং আল্লাহর পথে খেত-খামার এবং কাজ করিবারে স্বেচ্ছায় ক্ষতি দ্বীকার করার অভ্যাস গড়িয়া তুলিতে যত্নবান হইলেন। সুনীর্ধকাল পরে উপেক্ষিত এই মেওয়াত ভূমিতেই দ্বীনের খাতিরে দুনিয়ার স্বার্থ ত্যাগ এবং ক্ষতির ঝুঁকি স্বেচ্ছায় বরণ করার সৎসাহস প্রদর্শনের রেওয়াজ নৃতন করিয়া সৃষ্টি হইল। অবশ্য স্বেচ্ছায় ক্ষতি বরণ করার সৎসাহস নিয়া যাঁহারা আল্লাহর পথে বাহির হইয়া যাইতেন তাঁহাদিগকে খেত-খামার বা ব্যবসা-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে কোন বিরাট ক্ষতির সম্মুখীন হইতে হইয়াছে, এমন কথা কোথাও শুনা যাইত না। বরং যাঁহারা আল্লাহর উপর ভরসা করিয়া চলিয়া যাইতেন, ফিরিয়া আসার পর তাঁহারা সুস্পষ্টভাবেই অনুভব করিতেন যে, তাঁহাদের অনুপস্থিতিতে খেত-খামার এবং দোকান-পাটে ক্ষতি তো দূরের কথা বরং উন্নতি হইয়াছে। কোন এক অদৃশ্য শক্তির সহায়তায় যেন সককিছু আরও অধিকতর সুষ্ঠুভাবে পরিচালিত হইয়াছে।

### বৈপ্লবিক সাফল্য

হ্যরত মাওলানার সীমাবন্ধীন ত্যাগ ও সাধনাম দ্বীনের কাজে আত্মত্যাগে উদ্বৃক্ত যে স্বেচ্ছাসেবী বাহিনীটি প্রয়োজনীয় ছামানাদি কাঁদে বহন করিয়া নিজ খরচে আল্লাহর পথে বাহির হইয়া পড়িয়াছিল, তাহাদের বিরামাবন্ধীন অভিযানের ফলে অতি অল্প সময়ের মধ্যে যুগ-যুগের অঙ্ককারে নিমজ্জিত মেওয়াত ভূমির দ্বীনি জীবনে এমন এক নীরব বিপ্লব হইয়া গেল- যাহার নজির দূর অতীতের ইতিহাসেও খুব কমই খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে। যে অঞ্চলের জনগণ অজ্ঞতা এবং কুসংস্কারের জমাট অঙ্ককারে যুগ যুগ ডুবিয়াছিল, তাহাদেরই প্রচেষ্টায় বিস্তীর্ণ মেওয়াত ভূমির প্রতিটি গ্রামে সর্বস্তরের মানুষের মধ্যে দ্বীনদারীর অভূত পূর্ব সাড়া পড়িয়া গেল। ব্যাপক গণজীবনে এই অচিত্পূর্ব চারিত্রিক বিপ্লব সৃষ্টি করার পেছনে যদি বিরাট কোন রাষ্ট্রশক্তি তাহার সকল সামর্থ্য নিয়োজিত করিয়া মোটা বেতনের হাজার হাজার কর্মী ও প্রতিষ্ঠানকে কাজে লাগাইত, তবুও এই বিপ্লব সাধন যে সম্ভব হইত না, এই কথা জোর করিয়াই বলা চলে। কেননা, মানুষের অস্তরের জগতে যে বিপ্লব সাধিত হয় তাহা সম্পদ বা শক্তি প্রয়োগের দ্বারা কখনও সম্ভব হয় নাই। হৃদয়ের আগুন দিয়াই বৃহত্তর গণমানুষের অস্তরে মহত্ত্বের কোন প্রেরণার উত্তাপ সৃষ্টি করা সম্ভব হয়।

ইসলামের প্রথম যুগে যে তরিকায় দীনের কাজ হইয়াছে, সেই তরিকায়ই হইতেছে সর্বাপেক্ষা শুধু কর্মপদ্ধা। ইসলামের সিপাহীগণ তখন হাতিয়ার ও রসদপত্র নিজ নিজ বাড়ী হইতে লইয়া বাহির হইতেন এবং নিচক আল্লাহর সন্তুষ্টি এবং শাহাদতের আকাঙ্ক্ষায় উদ্বেলিত অন্তর নিয়া জেহাদে শরীক হইতেন। অনুরপভাবে মোবাল্লেগ এবং প্রচারকগণও আল্লাহর হৃকুম পালন করা ফরজ মনে করিয়াই স্ব-স্ব কর্তব্য নিতান্ত আগ্রহ সহকারে সুষ্ঠুভাবে পালন করিয়া যাইতেন। মেওয়াতের এই দ্বীনি তাহরীকের মধ্যেও প্রাথমিক যুগের সেই নিষ্ঠা এবং আগ্রহত্যাগের প্রত্যক্ষ নমুনা ভাসিয়া উঠিতে দেখা গেল। কাঁধে সামান্য বিছানাপত্র, বগলে কায়দা-ছিপারা এবং দুই-একটি দ্বীনি পুস্তক, চাদরের এক কোণে কয়েকটি শুকনা ঝুটি বা কিছু ভাজা বুট, যবানে আল্লাহর জিকির, চোখে-মুখে রাখি জাগরণের আলামত, কপালে ছেজদার নিশানী, হাত-পায়ে কঠোর শ্রমের চিহ্ন- এই নমুনার লোকজনের কাফেলা আল্লাহর দীনের খাতিরে এবং এক বষ্টি হইতে অন্য বষ্টির দিকে যখন অগ্রসর হইতে থাকে তখন যে কোন সচেতন মুমিনের মানসচক্ষে কি খোদ হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের প্রেরিত বীরে-মাউনার সেই শহীদ সাহবীগণের অগ্রসরমান কাফেলাটির আপছা একটু নমুনা ভাসিয়া উঠে না?

### মেওয়াতের পরিবেশে পরিবর্তনের টেক্ট :

ধীরে ধীরে মেওয়াতের পরিবেশ এবং জনগণের জীবনযাত্রায় পরিবর্তন শুরু হইল। স্থানে স্থানে এই পরিবর্তনের প্রত্যক্ষ নমুনাও প্রকাশ পাইতে লাগিল। সেখানকার সমাজ-জীবনে এমন এক অনুকূল পরিবেশ গড়িয়া উঠিল যে, দ্বীনি ভাবধারা লালনের ক্ষেত্রে তা আশাতিরিক উপযোগিতা লাভ করিয়া ফেলিল। ধর্মীয় জীবনের এক একটি সমস্যা নিয়া পৃথক পৃথকভাবে ঘেরন্ত করার আর প্রয়োজন অবশিষ্ট রহিল না। যদিও তখনও পর্যন্ত শেষ মঞ্জিল ছিল বহুদূরে, তবুও যে সমস্ত এলাকায় কাজ ঠিকমত চালু হইয়াছিল, সেই সমস্ত এলাকার লোকজনকে শুধু এতটুকু বুবাইয়া দেওয়াই যথেষ্ট ছিল যে, এইটুকু দ্বীনি কাজ বা এতটুকু তোমাদের দায়িত্ব। দেখা যাইত, এতটুকুতেই লোকেরা অতি সহজে তা কবুল করিয়া নিত।

হ্যরত মাওলানার মতে, কাজের সর্বাপেক্ষা উত্তম পদ্ধা ছিল প্রথমে লোকজনের মধ্যে প্রকৃত ঈমান, দ্বীনি শিক্ষা করার আন্তরিক আগ্রহ এবং আখেরাতের মুক্তির উদ্দেশ্যে অকাতরে জান-মালের ক্ষতি স্থীকার করিয়া নেওয়ার মত উন্নত চারিত্রিক যোগ্যতা সৃষ্টি করিয়া দেওয়া। তাঁহার ধারণা ছিল, এতটুকু

হইয়া যাওয়ার পর পরিপূর্ণ দ্বীন বাস্তবায়িত হওয়ার কাজ আপনা হইতেই পরিপূর্ণ হইয়া যাইবে।

এই ধারায় কাজ করার পর মেওয়াতের এক প্রান্ত হইতে অপর প্রান্ত পর্যন্ত দ্বীনদারীর এমন এক-একটি উন্নত নমুনা প্রকাশমান হইতে শুরু করিল, যেগুলির যে কোন একটির জন্য অন্য পথে বছরের পর বছর সংগ্রাম করিলেও হ্যত তাহা বাস্তবায়িত হওয়া সহজ হইত না। বরং স্থান বিশেষে উল্টা জিদ এবং হঠকারিভাবে হ্যত আরও তীব্রতর হইয়া উঠিত। তবলীগের কাজ ব্যাপকতর হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে সারা দেশে দ্বীনের প্রতি গভীর আগ্রহ সৃষ্টি হইতে লাগিল এবং জনজীবনের সর্বক্ষেত্রে তাহার বাস্তব রূপও প্রকাশ পাইতে আরম্ভ করিল। যে এলাকায় মাইলের পর মাইলের মধ্যে কোথাও মসজিদ নজরে পড়িত না, সেইখানে গ্রামে গ্রামে মসজিদ গড়িয়া উঠিতে শুরু করিল এবং দেখিতে দেখিতে হাজার হাজার মসজিদ নির্মিত হইয়া গেল। সঙ্গে সঙ্গে শতশত মক্তব এবং দ্বীনি মাদরাসাও কায়েম হইল।

মেওয়াতের দ্বীনি মাদরাসাগুলির মধ্যে নৃহ নামক স্থানে অবস্থিত মাদরাসা মঙ্গুল-উলুমই সর্বাপেক্ষা বড় প্রতিষ্ঠান। হিজরী ১৩৪০ সনে হ্যরত মাওলানা ইলয়াসের (রাহঃ) পবিত্র হাতে এই মাদরাসার বুনিয়াদ রাখা হয়। দিল্লীর বিখ্যাত ব্যবসায়ী মাওলানার একজন বিশিষ্ট ভক্ত খানবাহাদুর মৌলবী আজিজুদ্দিন সাহেব এই মাদরাসার নির্মাণ কাজে সর্বাপেক্ষা বেশি উৎসাহ পদান করেন। মঙ্গুল-উলুম ছাড়াও দেশের অন্যান্য কেন্দ্রীয় স্থানগুলিতে আরও অনেক মাদরাসা প্রতিষ্ঠিত হয়। আজ এই সমস্ত মাদরাসা হইতেই শত শত মেওয়াতী তরুণ হাফেজ ও আলেম হইয়া বাহির হইতেছেন। হিন্দুয়ানী লেবাস-পোশাক, পুরুষের কানের মাকড়ী, হাতের বালা ইত্যাদি আপনা হইতেই খসিয়া গিয়া তদন্তে ইসলামী পোশাক-পরিচ্ছদ ও চাল-চলন আসিয়া গেল, লোকজন ব্যাপকভাবে দাঢ়ি রাখিতে শুরু করিলেন। বিবাহ-শাদী হইতে শরিয়তবিবরোধী রচম-রেওয়াজ আপনা হইতেই উঠিয়া গেল। সুদ-শরাবও প্রায় নিশ্চিহ্ন হইল। লুটপাট, হত্যাকাণ এবং দাঙ্গা-ফসাদ আগের তুলনায় অনেকগুণ কমিয়া গেল। অপরপক্ষে বে-দ্বীনি শেরক-বেদোত এবং অন্যান্য সামাজিক কুসংস্কার দিন দিন যথেষ্ট দুর্বল হইয়া পড়িল।

পরিবেশ ও পরিস্থিতির এই দ্রুত পরিবর্তন সম্পর্কে একজন বৃদ্ধ মেওয়াতীর সহজ-সরল বর্ণনা এখানে উল্লেখ করা যাইতে পারে। এই সময়েই একদিন ক্ষারী দাউদ সাহেব মেওয়াত হইতে আগত একজন বৃদ্ধ কৃষককে জিজ্ঞাসা করিলেন, বর্তমানে তোমাদের এলাকার খবর কি? বৃদ্ধ তাঁহার স্বত্ত্বাবসিন্ধ সরল ভাষায়

জবাব দিলেন :

আমি তো বেশি কিছু জানি না, তবে এইটুকু বলিতে পারিব যে, যে সমস্ত বিষয়ের জন্য আগে অনেক চেষ্টা করিয়াও কোন কাজ হইত না, সেইসব এখন এমনিতেই হইয়া যাইতেছে। অপরপক্ষে যে সমস্ত বিষয় বন্ধ করার জন্য বহু লড়াই-ঘণ্টা করিয়াও কোন ফল হয় নাই, সেইসব এখন আপনাআপনিই বন্ধ হইয়া যাইতেছে। কোন প্রকার সাধ্য-সাধনার আর প্রয়োজন হইতেছে না।

মাওলানার ধারণায় এত অল্প সময়ে এমন বিরাট পরিবর্তন ঘটিবার পিছনে যে কারণটি সর্বাপেক্ষা বেশি কার্যকরি ছিল, তাহা হইতেছে এই এলাকার কিছু লোকের সাময়িকভাবে ঘর-সংসারের আকর্ষণ ছাড়িয়া ইউপির এল্মী মারকাজগুলিতে গিয়া সমবেত হওয়া। ফিরুজপুরের মিয়া মুহুম্মদ ইসাকে লিখিত এক পত্রে তিনি এই অভিমতই সুপ্রস্তুতভাবে ব্যক্ত করিয়াছিলেন। তিনি লিখিয়াছিলেন :

ইউপি এলাকায় জামাতের সফর এমন এক তাসীরের সৃষ্টি করিয়াছে যে, মাত্র দুইশত লোকের সামান্য কিছু সময় ব্যয় করার ফলেই মেওয়াত এলাকায় এমন পরিবর্তন আনয়ন করা সম্ভব হইয়াছে। যে জন্য আজ লোকের মুখ হইতে “বিরাট বিপ্লব” শব্দটি স্বতঃস্ফূর্তভাবে বাহির হইয়া পড়িতেছে। তোমাদের এলাকার মূর্খ অমার্জিত লোকদের সকল ঘৃণ্য প্রবণতাসমূহ আজ আল্লাহর দীন প্রচারের ন্যায় অত্যন্ত পবিত্র প্রেরণায় রূপান্তরিত হইয়া গিয়াছে।

অন্যদিকে এই কাজের মাধ্যমেই মাওলানার অন্তরে সন্দৃঢ় প্রত্যয় জনিয়া গিয়াছিল যে, মেওয়াতের লোকেরা যদি দ্বিনের অবেষণে ঘর ছাড়িয়া বাহির হওয়ার অভ্যাসকে জীবনের অবিচ্ছেদ্য অঙ্গে পরিণত করিয়া না নেয় এবং দ্বিনের প্রচার-প্রসারের ব্যাপারে সাধ্য-সাধনা পরিত্যাগ করিয়া বসিয়া থাকে, তবে তাহারা আগের চাইতে আরও অনেক বেশি অধিঃপতনের সম্মুখীন হইবে। কেননা, এই ধর্মীয় নবজাগরণের ফলে মেওয়াতের ব্যাপারে চারিদিকেই একটা ব্যাপক উৎসুক সৃষ্টি হইয়াছে। সকলের অবাক দৃষ্টি এখন যুগ্মযুগের জজানা অঙ্ককারে নিমজ্জিত মেওয়াতবাসীদের প্রতি নিবন্ধ হইয়াছে। এই সমস্ত প্রত্যেকটি উৎসুক দৃষ্টির সঙ্গে এক একটি নতুন ফেতনার বীজ লুকায়িত থাকা মোটেও বিচ্ছিন্ন নয়। অজ্ঞতা ও জজানার যে প্রাচীর মধ্যে এতদিন তাহারা লুকায়িত ছিল, এখন সেই

প্রাচীর ভাসিয়া গিয়াছে। তাই এখন মেওয়াতবাসীদের পক্ষে অধিকতর সাবধানতা অবলম্বন করার প্রয়োজনীয়তা দেখা দিয়াছে। এক পত্রে মাওলানা উল্লেখ করেন :

যে পর্যন্ত তোমরা তবলীগের কাজের জন্য চার চার মাস দেশ হইতে দেশান্তরে সফর করার অভ্যাসকে জীবনের অবিচ্ছেদ্য অঙ্গ হিসাবে গ্রহণ করার মত মানসিক প্রস্তুতি গ্রহণ করিতে না পার, সেই পর্যন্ত তোমাদের এই জাতি দ্বিনদারীর স্বাদ এবং প্রকৃত দুমানের মজা হইতে চির বন্ধিত হইয়া থাকিবে। এখন পর্যন্ত যতটুকু কাজ হইয়াছে তাহা নিতান্তই সাময়িক। যদি চেষ্টা ছাড়িয়া দাও তবে এই জাতি আগের চাইতেও অনেক বেশি নিচে নামিয়া যাইবে। কেননা, এখন পর্যন্ত ইহারা অজ্ঞান ও মূর্খতার প্রাচীরবেষ্টিত ছিল। ব্যাপক মূর্খতার কারণেই হয়ত অন্যান্য জাতি ইহাদিগকে গণনার মধ্যেই আনিত না। এখন যদি তাহারা মজবুত দ্বিনের দুর্গ সৃষ্টি করিয়া নিজেদের অস্তিত্ব রক্ষার চেষ্টা না করে, তবে নিজেদের অলক্ষ্যেই অন্যদের সহজে শকারে পরিণত হইয়া যাইবে।”

### দিল্লীর মোবাল্লেগগণ

দিল্লী এবং আশপাশের এলাকায় তবলীগের কাজ করিবার জন্য কিছুকাল পাঁচজন বেতনভোগী লোক নিয়োজিত ছিলেন। ইহারা ও তবলীগের প্রচলিত নিয়ম অনুসারেই কাজ করিয়া যাইতেছিলেন। ইহারা প্রায় আড়াই বৎসর কাজ করিলেন। কিন্তু ইহাদের দ্বারা হ্যরত মাওলানার উদ্দেশ্য পূরণ হইতেছিল না। ফলে এই প্রাণহীন চিলাচালা কাজের প্রতি মাওলানা বিত্তিশূণ্য হইয়া পড়িলেন। মেওয়াতের স্বেচ্ছাসেবী মোবাল্লেগগণের দ্বারা যে জীবন-স্পন্দন সৃষ্টি হইয়াছিল, এই সমস্ত লোকের দ্বারা তেমন কিছুই হইয়া উঠিল না। শেষ পর্যন্ত কাজের এই পদ্ধতির প্রতি মাওলানা সম্পূর্ণরূপে ভীতশ্রদ্ধ হইয়া এই নিয়ম বন্ধ করিয়া দিলেন।

### শেষ হজু এবং হারামাইনের দাওয়াতের কাজ

জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত হ্যরত মাওলানার আভরিক আকাংখা ছিল, হিন্দুস্থানে তবলীগের কাজ পূর্ণমাত্রায় চালু হইয়া গেলে কিছুসংখ্যক বিশিষ্ট

মোবাল্লেগসহ হারামাইন শরীফে গিয়া ইসলামের কেন্দ্ৰূমি হইতে সারা দুনিয়ায় এই কাজের ধারা ছড়াইয়া দেওয়া। ইসলাম হারামাইন হইতেই যাত্রা শুরু করিয়াছিল, এই উত্তরাধিকার সেখানকার লোকদের হাতে পুনৰায় তুলিয়া দিতে পারিলে আবার দুনিয়াব্যাপী প্রথম যুগের প্রাণশক্তি সহকারে ইসলামের দাওয়াত ছড়াইয়া পড়িবে বলিয়া তাহার দৃঢ় প্রত্যয় ছিল। দিনে দিনে আকাঙ্ক্ষা তীব্রতর হইয়া উঠায় হিজৰী ১৩৫৬ সনের ১৮ই ফিলকুদ তারিখে হ্যরত মাওলানা বাছাবাছা সঙ্গীগণের একটি জামাতসহ হারামাইনের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইলেন। সফরে মাওলানা এহতেশামুল হাসান সাহেব, সাহেবজাদা মাওলানা মুহম্মদ ইউসুফ সাহেব, মাওলানা এনামুল হাসান, মাওলানা মুহম্মদ, হাজী আব্দুর রহমান, মাওলানা জহিরুল হাসান এবং মাষ্টার মাহমুদুল হাসান সাহেবানকে সঙ্গে লইলেন। মেওয়াতের তবলীগী কাজ এং মক্কুবসমূহ পরিচালনার দায়িত্ব মাওলানা রেয়া হাসান সাহেবের উপর ন্যস্ত হইল। দিল্লীর কাজ দেখাশোনার দায়িত্ব পড়িল হাফেজ মাওলানা মক্কুবুল হাসান সাহেবের উপর। তবলীগী কাজের অধীন মাদরাসাগুলির দায়দায়িত্ব পালন, নতুন মাদরাসা প্রতিষ্ঠা এবং সভাসমিতিতে যোগদান করার জিম্মা দিলেন হাজী রশীদ আহম্মদ সাহেবের উপর। সবার উপরে শায়খুল-হাদীস হ্যরত মাওলানা যাকারিয়া সাহেবকে সার্বিক কাজের দেখা-শোনার ভার দিলেন।

যাত্রাপথে জাহাজের মধ্যে হজুর মাসআলা-মাসায়েল আলোচনার সঙ্গে সঙ্গে তবলীগের ব্যাপক চৰ্চা হইতে থাকিল। জেদা হইতে মক্কাশরীফ যাওয়ার পথে হজর নামক স্থানের লোকজনকে একত্রিত করিয়া হ্যরত মাওলানা তাঁহাদের সম্মুখে ভাষণ দিলেন। হজেরানের সকলেই এই ভাষণ অগ্রহ সহকারে শুনিলেন, তারিফ করিলেন। হজুর সময় ঘনাইয়া আসিয়াছিল, মক্কা শরীফের অবস্থান এবং অন্যান্য আনুষ্ঠানিকতা দ্রুত সম্পন্ন করার সমস্যা ছিল, তাই এখানে দাওয়াতের কাজ করার মত সময় হইল না। মিনায় অবস্থানের সময় দুনিয়ার বিভিন্ন এলাকার হাজীগণের সহিত তবলীগ সম্পর্কে মত-বিনিময় হইল। এখানে একটি সংক্ষিপ্ত সমাবেশের ব্যবস্থা করিয়া হ্যরত মাওলানা তাঁর দাওয়াত পেশ করিলেন। বজ্ঞাত্য উপস্থিত লোকজনের মধ্যে বেশ প্রভাব পড়িল।

হজু শেষ হইয়া যাওয়ার পর হিন্দুস্থানের কিছু সংখ্যক নেতৃস্থানীয় লোকের সহিত দাওয়াতের কাজ শুরু করা সম্পর্কে পরামর্শ হইল। তখনকার হেজাজভূমির রাজনৈতিক ও সামাজিক অবস্থার কথা বিবেচনা করিয়া প্রত্যেকেই এই ব্যাপারে এখানে মুখ না খোলার পরামর্শ দিলেন। অতঃপর মক্কায় বসবাসরত বিশিষ্ট হিন্দী আলেম, হ্যরত হাজী এমদাদুল্লাহ মোহাজের মক্কীর (রাহঃ) খলিফা

হ্যরত মাওলানা শফীউদ্দীন সাহেবের খেদমতে হাজির হইয়া পরামর্শ চাহিলেন। তিনি হ্যরত মাওলানার প্রস্তাৱ অত্যন্ত জোৱ দিয়া সমৰ্থন কৱিলেন এবং বলিলেন, এই কাজ শুরু কৱিলে আল্লাহৰ তৰফ হইতে সাহায্য আসিবে বলিয়া আমি মনে কৱি।

এক জুমার দিনে মুহম্মদ সাইদ বাসালামা মক্কী নামক একজন বিশিষ্ট ব্যক্তিৰ বাড়ীতে দাওয়াত হইল। খাওয়া-দাওয়াৰ পৰ হ্যরত মাওলানা দাওয়াত ও তবলীগ সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত ভাষণ দিলেন। মাওলানার আন্তরিক দৰদ মিশ্রিত কঠেৰ এই সংক্ষিপ্ত ভাষণেই সেই ভদ্রলোক বিশেষভাৱে আকৃষ্ট হইয়া পড়িলেন। আগ্রহ সহকারেই তিনি কতিপয় মুল্যবান পৰামৰ্শ দিলেন।

বাহরাইন হইতে আগত হাজীদেৱ এক জামাতেৱ সঙ্গে মতবিনিময় হইল। এই জামাতে দুইজন বিশিষ্ট আলেমও শরীক ছিলেন। হ্যরত মাওলানার তকিৱিৰ শুনিয়া ইহারা অঙ্গীকাৱ কৱিলেন যে, দেশে ফিরিয়া এই কাজেৱ জন্য তাঁহারা সৰ্বশক্তি নিয়োগ কৱিবেন।

হেজাজে বসবাসকাৱী নেতৃস্থানীয় হিন্দুস্থানী ব্যবসায়ীগণেৱ সঙ্গে কথা হইল। প্রথম প্রথম অবশ্য তাঁহারা হ্যরত মাওলানার কথাবাৰ্তা শুনিয়া কিছুটা হতচকিত হইয়া উঠিয়াছিলেন, কিন্তু দ্বিতীয়বাৱেৱ সাক্ষাতে অনেকে আকৃষ্ট হইলেন। ইহারা সকলে মিলিয়া পৰামৰ্শ দিলেন যে, হারামাইনে কাজ শুৰু কৱাৰ পূৰ্বে বাদশাৰ অনুমতি লাভ কৱা প্ৰয়োজন। সেইমতে, তবলীগেৱ উদ্দেশ্য, লক্ষ্য এবং কৰ্মপদ্ধতি সম্পর্কে আৱৰ্বী ভাষায় একটি দৰখাস্ত তৈৱী কৱিয়া তা বাদশাৰ সম্মুখে পেশ কৱাৰ সিদ্ধান্ত হইল। মাওলানা এহতেশামুল-হাসান সাহেবে পৃথকভাৱে শায়খুল ইসলাম আদুল্লাহ বিন হাসান এবং শায়খ-বিন-বালহীত এৱ সঙ্গে সাক্ষাৎ কৱিলেন।

দুই সপ্তাহ পৰে ১৯৩৮ খৃঃ ১৪ই মাৰ্চ তাৰিখে হ্যরত মাওলানা, হাজী আব্দুল্লাহ দেহলভী, শায়খ আব্দুৰ রহমান মাজহার এবং মাওলানা এহতেশামুল-হাসানসহ বাদশাৰ দৰবাৰে আমন্ত্ৰিত হইলেন। বাদশাৰ তাঁহাদিগকে অত্যন্ত সম্মানেৱ সঙ্গে গ্ৰহণ কৱিলেন। নিজে মসনদ হইতে উঠিয়া আসিয়া মেহমানগণেৱ সঙ্গে মোসাফাহা কৱিলেন ও সম্মানেৱ সঙ্গে দৰবাৰে নিয়া বসাইলেন। তবলীগ সম্পর্কিত দৰখাস্তটি বাদশাৰ দৰবাৰে পেশ কৱা হইল। বাদশাৰ মনোযোগ সহকাৰে তা পাঠ কৱিয়া প্ৰায় পঁয়তাল্লিশ মিনিট পৰ্যন্ত তওহীদ, কোৱানান-সুন্নাহ এবং শৱিয়তেৱ বিভিন্ন দিক সম্পর্কে মতবিনিময় কৱিলেন। অতঃপৰ অত্যন্ত ইজ্জতেৱ সঙ্গে সম্মানিত মেহমানগণকে বিদায় দিলেন।

মাওলানা এহতেশামুল হাসান সাহেবে তবলীগেৱ কৰ্মপদ্ধতি এবং উদ্দেশ্য ও

লক্ষ্য সম্পর্কিত দরখাস্তের আর একটি সংক্ষিপ্ত কপি শায়খুল ইসলাম এবং প্রধান কাজী শায়খ আব্দুল্লাহ বিন হাসানের নিকট পেশ করিলেন। হ্যরত মাওলানা নিজেও মাওলানা এহৃতেশামুল হাসানসহ তাঁহার সহিত গিয়া সাক্ষাৎ করিলেন। শায়খুল ইসলাম অত্যন্ত সম্মানের সঙ্গে তাঁহাদিগকে গ্রহণ করিলেন। তবলীগের কার্যধারা সম্পর্কে বিস্তারিত মতবিনিময়ের পর তিনি অত্যন্ত উৎসাহের সঙ্গে এইকাজ সমর্থন করিলেন। তবে আনুষ্ঠানিক অনুমতি দানের ব্যাপারটি তদনীন্তন মক্কা-মদীনার আমীর যুবরাজ ফয়সলের অনুমোদন সাপেক্ষে স্থগিত রাখিলেন।

মক্কা শরীফে অবস্থানের সময় সকাল-সন্ধ্যা জামাত বাহির হইয়া বিভিন্ন এলাকায় গাশ্ত করিতে থাকিত। অনেক লোকের সঙ্গে ব্যক্তিগতভাবে সাক্ষাৎ করিয়াও তবলীগের দাওয়াত পেশ করা হইল। কয়েকটি সমাবেশেরও আয়োজন করা হইল। এই সমস্ত জমায়েতে মাওলানা ইদ্রিস এবং মাওলানা নূর মুহম্মদ সাহেবান তকরির করিলেন। শ্রোতাদের মধ্যে অনেকেই দাওয়াতের কাজে শরীক হওয়ার জন্য আগ্রহাবিত হইয়া উঠিলেন।

উলানা এবং বিশিষ্ট চিন্তাশীল লোকদের এক জমায়েতে হ্যরত মাওলানা প্রশ্ন উঠাইলেন— মুসলমানদের বর্তমান অবনতির কারণ কি? অনেকেই নিজ নিজ অভিমত ব্যক্ত করিলেন। সর্বশেষে হ্যরত মাওলানা বক্তব্য রাখিলেন। জাতিকে অধঃপতনের অঙ্গ গহুর হইতে টানিয়া তোলার ব্যাপারে দাওয়াত ও তবলীগের ভূমিকার কথা বিশদভাবে পেশ করিলেন। উপস্থিত সকলে এই বক্তব্যে অত্যন্ত প্রভাবাবিত হইলেন।

### এক বুজুর্গের আগমন

সাহেবজাদা হ্যরত মাওলানা ইউসুফ সাহেব বর্ণনা করিয়াছেন : একদিন আমরা সকলে বাবুল-উমরার সম্মুখস্থ আমাদের বাসস্থানে বসিয়াছিলাম, হ্যরতজী আমাদিগকে লক্ষ্য করিয়া কিছু কথাবার্তা বলিতেছিলেন। এমন সময় দরজার সম্মুখে সম্পূর্ণ অপরিচিত একব্যক্তি আসিয়া দাঁড়াইলেন এবং বলিতে লাগিলেন— তোমরা যে কাজ করিতেছ, মনোযোগ সহকারে তাহা করিয়া যাও। এই কাজের পুরস্কার ও প্রতিফল এত বিরাট যে, যদি তোমাদিগকে তা বলিয়া দেওয়া হয় তবে বরদাশ্ত করিতে পারিবে না। এতটুকু বলিয়াই লোকটি চলিয়া গেলেন। হ্যরতজী তাঁহার কথাবার্তা বলিয়া যাইতেছিলেন। সেই লোকের কথায় তিনি মোটেও মনোযোগ দিলেন না। আমরা বুবিয়াই উঠিতে পারিলাম না, এই আগত্যক কে ছিলেন।

হিজরী ১৩৫৭ সনের ২৫শে সফর তারিখে মক্কা শরীফ হইতে রওয়ানা হইয়া ২৭শে সফরের সকাল বেলায় তাঁহারা মদীনা শরীফ পৌছিলেন। মদীনায় অবস্থানের সময়ও বরাবর তবলীগের কাজ পূর্ণ উদ্যমে চলিতে লাগিল। ব্যাপকভাবে কাজ করার জন্য মদীনার আমীরের অনুমতির প্রয়োজন ছিল, অনুমতি চাহিয়া দরখাস্তও পেশ করা হইয়াছিল। কিন্তু জানা গেল, মদীনার আমীরের পক্ষে এই ধরনের কোন অনুমতি প্রদানের এখতেয়ার নাই—তিনি কাগজপত্র মক্কা শরীফে পাঠাইয়া দিতেছেন। সেখান হইতে যে নির্দেশ আসিবে, সেইরূপই সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হইবে। এই খবর পাওয়ার পর হ্যরতজী মাওলানা এহৃতেশামুল হাসান এবং মাওলানা সৈয়দ মাহমুদসহ আমিরে-মদীনার সঙ্গে সাক্ষাৎ করিয়া তাঁহার উদ্দেশ্যের কথা বিশদভাবে ব্যক্ত করিলেন, আমির হ্যরত মাওলানার বক্তব্য শ্রবণ করিয়া অত্যন্ত প্রভাবাবিত হইলেন।

বিভিন্ন লোকের সঙ্গে ব্যক্তিগত সাক্ষাৎকারের মাধ্যমেও তবলীগ সম্পর্কে আলাপ-আলোচনা হইতে থাকে। এই উদ্দেশ্যে হ্যরত মাওলানা দুইবার কোবা পল্লীতে গমন করেন। এখানে আয়োজিত এক সমাবেশে তকরির করিবার পর বেশ কিছুসংখ্যক লোক কাজে যোগ দেওয়ার জন্য সম্মত হয়।

একই মকসুদ সামনে রাখিয়া দুইবার উভ্র এলাকাও সফর করা হয়। সেখানকার এক সমাবেশে মাওলানা ইউসুফ এবং মাওলানা নূর মুহম্মদ সাহেবান প্রাঞ্জল আরবি ভাষায় হৃদয়প্রাণী বয়ান রাখেন। লোকেরা এই বয়ানেও অত্যন্ত প্রভাবাবিত হয়।

পথে-ঘাটে বেদুইনদের সঙ্গে কথা হইত, বালকদের ডাকিয়া কলেমা-দোয়া জিজাসা করা হইত, কাজের অংগতিতে কখনও কিছুটা আশার সংশ্রান্ত হইত আবার কখনও নিরাশা নামিয়া আসিত। তবে এই সফরের মাধ্যমে এইকথা ভালভাবেই উপলক্ষ হইল যে, হিন্দুস্থানের তুলনায় আরব দেশে তবলীগের কাজ ব্যাপকভাবে চালু করার প্রয়োজন অনেক বেশি।

### দেশে প্রত্যাবর্তন

হেজাজে অবস্থানের সময়ও হ্যরতজী মেওয়াত এবং দিল্লীর কর্মধারা সম্পর্কে বে-খবর ছিলেন না। কাজের বিবরণসহ সব সময়ই পত্র যাইত এবং তিনি সবগুলি পত্রের জবাবে প্রয়োজনীয় উপদেশ এবং উৎসাহ দিতেন।

মদীনা শরীফে পনের দিন অবস্থানের পর সঙ্গীগণের পরামর্শক্রমে দেশে ফিরিয়া আসার সিদ্ধান্ত নেওয়া হইল। দেশে ফিরিয়া আসার পর মক্কা শরীফের জনৈক ভক্তের একটি পত্রের জবাবে তিনি যে সব কথা লিখিয়াছিলেন, তার মধ্যে

এই সম্পর্কে কিছু তথ্য পাওয়া যায়। পত্রিটির মর্মছিল এইরূপ :

মোহতারম, ওয়া আলাইকুমুস্ সালাম ওয়া রাহমাতুল্লাহে ওয়া বারাকাতুহ।

দেশে ফিরিয়া আসার কারণ হইল, মদীনা শরীফে পনের দিন অবস্থানের পর এক সকালে আমি একটি সুষ্ঠু ভিত্তির উপর হেজাজভূমিতে তবলীগের কাজ শুরু করিবার ব্যাপারে বিশেষ জোর দিলাম। সঙ্গীগণের প্রত্যেকেরই দৃঢ়ভিত্তির উপর কাজ শুরু করিবার জন্য অন্ততঃ দুই বৎসরকাল হেজাজে অবস্থান করা জরুরী বলিয়া মত দিলেন। আমার ধারণাতেও তাঁহাদের এই মত ছিল নির্ভুল— বাস্তব ভিত্তিক। কিন্তু এত দীর্ঘদিন অনুপস্থিত থাকার ফলে হিন্দুস্থানে কাজ যতটুকু অগ্রসর হইয়াছে, তাহা নষ্ট হইয়া যাওয়ার সমূহ সম্ভাবনার কথাও সকলে আমাকে স্মরণ করাইয়া দিলেন। এই পরিস্থিতির আলোকেই হিন্দুস্থানের কাজকে এমন একটা পর্যায়ে পৌছানোর উদ্দেশ্যে ফিরিয়া আসিয়াছি, যেন ইহার পর স্থায়িভাবে সেখানে অবস্থান করিয়া মজবুতির সঙ্গে কাজ শুরু করিবার পথে আর কোন বাধা না থাকে।

আপনাদের অন্তরে যদি দ্বীনে-মুহাম্মদীর প্রতি সত্যিকার দরদ থাকিয়া থাকে এবং এই দ্বীনের অস্তিত্ব ও অগ্রগতির প্রতি কোন আগ্রহ সৃষ্টি হয়, নিজেদের ব্যবসা-বাণিজ্য এবং মাল-দণ্ডনাতের চাইতে দ্বীনে-মুহাম্মদীর অস্তিত্বের গুরুত্ব বেশি বলিয়া মনে হয়, সর্বোপরি আমার দেখানো তরিকা কার্যকরী এবং সহী বলিয়া ধারণা হয়, তবে আমার কর্মধারা উত্তমরূপে হৃদয়ঙ্গম করিয়া এবং সেখানকার জামাতকে এই কর্মনীতি অনুসরণ করার প্রতি আগ্রহী করিয়া এই কাজের জন্য ত্যাগ স্থীকার করতঃ স্ব-স্ব ঈমান মজবুত করিতে অগ্রসর হউন। ইতি-

বান্দা মুহম্মদ ইলয়াস,  
নিজামুদ্দিন-দিনী।

### পঞ্চম অধ্যায়

#### মেওয়াত এলাকার বাহিরে তবলীগ অভিযান

হিন্দুস্থানে ফিরিয়া আসিয়া হ্যরত মাওলানা মেওয়াত এলাকায় তবলিগী কাজের গতি আরও ব্যাপকতর করিয়া তুলিলেন। ব্যাপকভাবে সফর-সমাবেশ এবং গৃহ্যত্ব শুরু হইল। নৃতন উৎসাহ-উদ্দীপনার সহিত জামাত বাহির হইয়া আসিয়া ইউপির বিভিন্ন শহর ও গ্রামে ছড়াইয়া পড়িল। গ্রামের আওতা ছাড়াইয়া শহরবাসীদের মধ্যেও দাওয়াতের কাজ শুরু হইল। মেওয়াতের ন্যায় দিল্লীতেও ষ্টেচাপ্রণোদিত মোবাল্লেগগণের সমাবেশ বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। বিভিন্ন মহল্লায় জামাত তৈরী করিয়া সাঙ্গাহিক গাশ্তেরও সূচনা হইল।

শহর জীবনের হাল-অবস্থা দেখিয়া হ্যরত মাওলানার অনুভূতিশীল অন্তরে যে তীব্র প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি হইল, তাহা দিন দিন তীব্রতর হইয়া তাঁহাকে একেবারে বেকারার করিয়া তুলিল। গভীর অন্তরদৃষ্টির মাধ্যমে তিনি অনুভব করিলেন :

(এক) শহরগুলির মধ্যে অবশ্য তখনও গ্রামাঞ্চলের তুলনায় দ্বীনদারীর নমুনা কিছুটা বেশি ছিল, কিন্তু ক্রমেই তাহা সংকুচিত হইয়া আসিতেছিল। প্রথম প্রথম দ্বীনদারী সাধারণ মানুষের মধ্য হইতে সংকুচিত হইয়া মুসলমানদের একটি বিশেষ শ্রেণীর মধ্যে আসিয়া আশ্রয় করিয়াছিল। তারপর গভী ছোট হইতে হইতে সাধারণ মানুষের মধ্য হইতে সম্পূর্ণ ছুটিয়া আসিয়া একটি বিশেষ শ্রেণীর মধ্যে শুধু দ্বীনি চাল-চলন অবশিষ্ট রহিল। এক এক এলাকায় বিশিষ্ট দুই-একটি ঘর বা হাতে গোণা দুই-চারিজন লোক ছাড়া দ্বীনদারীর নমুনা বড় একটা নজরে পড়িত না। মাঝে মাঝে হয়তো কোথাও কিছুসংখ্যক ধার্মিক লোককে একত্রিত হইতে দেখিয়া অনেকেই এইরূপ আত্ম-প্রসাদলাভ করিতেন যে, এই যুগেও মাশাআল্লাহ একসঙ্গে এতগুলি মোতাকী-পরহেজগার লোক দেখিতে পাওয়া যায়। এই যে গোণা-বাছা কিছু লোকের মধ্যে দ্বীনি জীবন-যাপন করার প্রাণান্তর প্রয়াস চলিতেছিল, ইহাদের অবর্তমানে সেইটুকুও অবশিষ্ট থকিবে কি-না, সেই সম্পর্কে প্রত্যেক সচেতন ব্যক্তির মনেই রীতিমত সংশয় উপস্থিত হইয়া গিয়াছিল।

হ্যরত মাওলানা দিব্যদৃষ্টিতে পরিমাপ করিলেন, সমাজের দ্বীনি জিন্দেগীতে পতনের চেট দিন দিনই দ্রুত হইতে দ্রুততর গতিতে আসিয়া প্রচণ্ড আঘাত হানিয়া চলিয়াছে। যে সমস্ত খানদান বা এলাকা হইতে পুরুষানুক্রমে দ্বীনদারী এবং দ্বীনি-এলেমের রওশনী ছড়াইত দিনে দিনে সেইগুলি দীক্ষিতীন হইয়া

পড়িতেছিল। ইতিমধ্যে যাহারা চলিয়া যাইতেছিলেন তাঁহাদের শূন্য আসন আর পূরণ হইতে ছিল না। মোজাফফর নগর ও সাহরানপুর জেলার এবং খোদ দল্লীর ঐতিহ্যবান দীনি এলাকাগুলিতে দিনে দিনে যে অধ্যপতনের টেট লাগিয়া ছিল, হ্যরত মাওলানা নিজের চোখেই সেই দৃশ্য দেখিতে ছিলেন। অত্যন্ত উৎসোকুল অস্তর লইয়া তিনি এইসব প্রত্যক্ষ করিতে ছিলেন এবং ভাবিতে ছিলেন, এই অবস্থা চলিতে থাকিলে জাতি কোথায় গিয়া দাঁড়াইবে? জনেক বিশিষ্ট আলেমের তিরোধানে তিনি শোকবার্তা প্রেরণের উদ্দেশ্যে যে পত্র লিখিয়াছিলেন, তাহার কয়েকটি ছত্রে মাওলানার সেই উৎসে এইভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে :

“আক্ষেপের বিষয় হইল, প্রকৃত আগ্রহ সহকারে আল্লাহর নাম নেওয়ার মত মানুষ তৈরী হইতেছে না। যাহারা ছিলেন, তাঁহারাও দিনে দিনে চলিয়া যাইতেছেন, কিন্তু পিছনে কোন যোগ্য উত্তরাধিকারী তাঁহারা ছাড়িয়া যাইতেছেন না। যে সব লোকের সংস্পর্শে আসিয়া প্রকৃত মানুষ পয়দা হইত, তাঁহারা দ্রুত সরিয়া যাইতেছেন, তাঁহাদের সমতুল্য কোন মানুষ পয়দা হইতেছে না।”

মিল্লাতের এই মহাক্ষতির প্রতিকার করার জন্য হ্যরত মাওলানার পরিকল্পনা ছিল, মুসলমান জনগণের মধ্যে দীনদারীর অনুভূতি ব্যাপকভাবে ছড়াইয়া দিয়া এইসব লোকের মধ্য হইতেই এলেম, তাকওয়া এবং সল্ফে সালেহীনের নমুনাবিশিষ্ট লোকদের একটি শ্রেণী সৃষ্টি করা। তাঁহার ধারণায় পূর্ববর্তীগণ এইভাবেই কাজ করিয়াছেন, বর্তমানেও এই একই পদ্ধতি অনুসরণ করিয়া অগ্রসর হইতে হইবে।

দীনি এলেমের অবস্থা ছিল আরও শোচনীয়। সাধারণ মানুষের মধ্যে তো দূরের কথা, অনেক এল্মী ঘরানা এবং বিশিষ্ট আলেম পরিবারেও যোগ্য লোক খুঁজিয়া পাওয়া যাইত না। একজন গত হইলে তাঁহার পরিবারের মধ্যে সেই উত্তরাধিকার রক্ষা করার মত মানুষ আর অবশিষ্ট থাকিত না। এই পরিস্থিতিতে দিনে দিনে উচ্চতের মধ্য হইতে এলেম-দীনের সহীহ চর্চা একেবারে লুণ হওয়ার আশঙ্কা দেখা দিল। এহেন সংকটের মোকাবেলা করিবার ব্যাপারেও হ্যরত মাওলানা সেই একই পথ অনুসরণের পক্ষপাতি ছিলেন। যে সব বিষয় সম্পর্কে পূর্ণজ্ঞান না থাকিলে একজন লোক পরিপূর্ণ ঈমানদার হইয়া বাঁচিতে পারে না, সেই পরিমাণ এলেম চর্চা সাধারণ মানুষের মধ্যে ছড়াইয়া দিয়া তাহাদেরই মধ্য হইতে কিছু সংখ্যক উচ্জ্ঞান সম্পন্ন বিশেষজ্ঞ সৃষ্টি করার কথা চিন্তা করিবার জন্য সকলকে আহবান জানাইলেন।

(দুই) নাগরিক জীবনের জটিল আবর্তে নিমজ্জিত লোকেরা দীনকে অত্যন্ত কঠিন বস্তু হিসাবে গণ্য করিতে অত্যন্ত হইয়া পড়িয়াছে। তাঁহাদের ধারণা,

দীনদারীর জীবন-যাপন করিবার অর্থ হইতেছে, দুনিয়াদারীর সকল প্রকার আবিলতা হইতে সম্পূর্ণরূপে দূরে সরিয়া পড়া। সুতরাং, যেহেতু দুনিয়াদারীর কাজকর্ম ছাড়িয়া দিয়া সংসার জীবন-যাপন করা সম্ভব নয়, তাই দীনদারীর জীবনও একজন সংসারী মানুষের পক্ষে যাপন করা সম্ভবপ্র নয়। এই চিন্তাধারাকে অভ্রাত মনে করিয়াই সাধারণ নগরবাসীগণ দীনদারীর পথ হইতে একেবারেই সরিয়া গিয়া দুনিয়ার জীবনে সম্পূর্ণরূপে নিমজ্জিত হইয়া যাইতেছে। সর্বাপেক্ষা মারাওক ব্যাপার হইতেছে- নিজেদের জীবনধারাকে দীনদারী হইতে বহু দূরে সরাইয়া দিয়াই যেন ইহারা পরিত্নুণ। তাঁহাদের জীবনধারার সকল সম্পর্ক আল্লাহর দিক হইতে কাটিয়া প্রবৃত্তির দাসে পরিণত হওয়ার ফলে যে আল্লাহর রহমত হইতেও দূরে সরিয়া গিয়াছে, সেই অনুভূতিটুকুও তাঁহাদের মধ্যে আর অবশিষ্ট থাকিতেছে না। কেননা, হাদীস শরীফে আছে, “নির্ভেজাল দুনিয়া এবং এর অন্তর্ভুক্ত সবকিছু, আল্লাহর সঙ্গে যেসবের কোন সম্পর্ক নাই, সেই সবই অভিশপ্ত। একমাত্র আল্লাহর স্বরণ এবং তৎসম্পর্কিত চর্চাই উপরোক্ত অভিশাপ হইতে মুক্ত।” অবস্থা এমন শোচনীয় পর্যায়ে গিয়া পৌছিয়াছে যে, ঐ সমস্ত লোকদিগকে যদি দীনের প্রতি কোন সময় আকৃষ্ট করার চেষ্টা করা হয় তবে তাহারা সবিনয়ে এতটুকু পর্যন্ত বলিয়া ফেলিতে কুষ্ঠিত হয় না যে, হজুর! আমরা তো দুনিয়ায় কুকুর, উদরের দাস। আমাদের পক্ষে কি এইসব ব্যাপার সাজে?

দীনদারী বনাম দুনিয়াদারী সম্পর্কিত মুসলিম সমাজের এই বহুল প্রচলিত ভুল ধারণাটি দূর করিয়া হ্যরত মাওলানা মুসলমান সাধারণের মধ্যে দীনের প্রকৃত স্বরূপ তুলিয়া ধরার প্রয়োজনীয়তা তীব্রভাবে অনুভব করিলেন। তিনি সরলভাবে বুঝাইয়া দিলেন যে, সংসার জীবনের সকল ব্যন্তি হইত দূরে সরিয়া দাঁড়াইবার নাম দীনদারী নয়; বরং সাংসারিক সকল কাজকর্মকে দীন ও শরিয়তের অধীন করিয়া দেওয়ার নামই হইতেছে প্রকৃত দীনদারী। দীনের সকল বিধি-নিষেধ একান্তভাবে মানিয়া লইয়াও একজন মুসলমানের পক্ষে অত্যন্ত দক্ষতার সহিত সংসারের সকল কাজকর্ম চালাইয়া যাওয়া সম্ভব। দীন তাহার দুনিয়াবী উন্নতির পথে মোটেও কোন অস্তরায় সৃষ্টি করে না। এইরূপ সফল জীবনযাত্রা নির্বাহ করিবার জন্য প্রয়োজন কিছুটা আগ্রহ এবং দীন সম্পর্কিত মোটামুটি স্বচ্ছ কিছুটা জ্ঞানের।

সমাজের সকল স্তরের লোকদের মধ্যে এই সহজ সত্যটুকুর যথার্থ প্রচার না থাকিবার দরুনই দীনদারীর জীবন সম্পর্কিত ভুল ধারণার বশবর্তী হইয়া বৃহত্তর মুসলিম সমাজ দীনের দণ্ডনত হইতে মাহরুম হইয়া নিছক দুনিয়া-পুরাণি এবং

পেটপূজার ঘৃণ্য জীবনে অভ্যন্তর হইয়া পড়িতেছে। হ্যরত মাওলানা এই ভাস্তি দ্রুত করিবার উদ্দেশ্যেই এক পত্রে উল্লেখ করিয়াছেন :

“সাধারণ মানুষের চিন্তা-ধারায় দুনিয়াদারী সম্পর্কে ভুল ধারণা প্রচলিত রহিয়াছে। দুনিয়াবী বিভিন্ন উপায়-উপকরণের মধ্যে আত্মনিয়োগ করার নাম কখনও নির্ভেজাল দুনিয়া হইতে পারে না। কেননা, দুনিয়ার প্রতি লা’নত করা হইয়াছে, আর কোন লা’নতি জিনিসের মধ্যে লিঙ্গ হওয়ার জন্য আল্লাহ পাকের তরফ হইতে নির্দেশ হইতে পারে না। সুতরাং যে সব কাজ করিবার জন্য হুকুম করা হইয়াছে, সেইসবকে আল্লাহর হুকুম হিসাবে গণ্য করিয়া হুকুমের গুরুত্বের প্রতি শুদ্ধা প্রদর্শনার্থেই সেইসব কাজের হালাল-হরামের খেয়াল রাখিয়া চলার নাম হইতেছে দ্বীনদারী। অপরদিকে আল্লাহর হুকুমের প্রতি কোন প্রকার শুদ্ধা প্রদর্শন না করিয়া নিজের প্রয়োজনের কথা চিন্তা করা এবং জীবন-যাত্রার বিভিন্ন প্রয়োজনসমূহকে আল্লাহর হুকুমের রাস্তায় পূরণ করার চেষ্টা না করিয়া অন্য পথ অবলম্বন করিবার নামই হইতেছে নির্ভেজাল দুনিয়া।”

হ্যরত মাওলানা দ্বীনকে মানুষের সুখের সেই লালাটুকুর সহিত তুলনা করিতেন, যাহার কিছুটা অংশের সংমিশ্রণ ব্যতীত কোন খাদ্যবস্তুর মধ্যেই স্বাদ সৃষ্টি হয় না, হজমও হয় না। লালার যে অংশটুকুর প্রয়োজন তাহা প্রত্যেক মানুষের মধ্যেই মণ্ডুদ থাকে। অনুরূপভাবেই দ্বীনের মৌলিক উপাদানটুকুও প্রত্যেক মুসলমানের মধ্যেই রহিয়াছে। প্রয়োজন শুধু এইটুকুকে দুনিয়াদারীর সকল কাজকর্মের মধ্যে শামিল করিয়া নেওয়া। এইটুকু করিতে পারিলেই তাহার দুনিয়াদারীর সকল ব্যস্ততা দ্বীনে পরিণত হইয়া যাইবে।

(তিনি) দীর্ঘকাল হইতেই এলমে দ্বীন সম্পর্কে এইরূপ একটি ধারণা প্রচলিত হইয়া গিয়াছে যে, আরবী মদ্রাসাগুলিতে ভর্তি হইয়া বিশেষ কতকগুলি কিতাব পাঠের মাধ্যমেই শুধুমাত্র উহা আয়ত হইতে পারে। যেহেতু প্রত্যেকটি লোকের পক্ষে মদ্রাসায় ভর্তি হইয়া অস্ততঃ আট-দশ বৎসর কঠোর পরিশ্রম করতঃ এই এলমে হাসিল করা সম্ভব নয়, তাই সাধারণের ধারণায় দ্বীনি এলমে তাহাদের ধরা-ছুয়ার বস্তু নয়। বিশেষ একটি শ্রেণীই কেবল এই দললত লাভ করিবার অধিকারী হইবে এবং অবশিষ্ট সাধারণ মানুষের পক্ষে সেই এলমে শিক্ষা করিবার চেষ্টায় আত্ম-নিয়োগ করা অর্থহীন বিড়ম্বনা মাত্র।

দ্বীনি এলমে অবশ্য আরবী মদ্রাসাগুলিতেই শিক্ষা দেওয়া হয়, আর সেই শিক্ষাই পরিপূর্ণ ইসলামী শিক্ষা। প্রত্যেকটি মুসলমানের জন্য এলমের এই পরিপূর্ণতা অর্জন সম্ভবও নয়, প্রয়োজনীয়ও নয়। প্রত্যেক মুসলমানের পক্ষে দুনিয়ার কাজকর্মে লিঙ্গ থাকিয়াও শিক্ষা করা সম্পূর্ণ সম্ভব। আসহাবে-সুফ্ফার

স্কুল একটি অংশ ব্যতীত সাহাবায়ে কেরামের প্রায় প্রত্যেকেই ঘর-সংসারী ছিলেন। তাহারা কৃষি, কারিগরি প্রভৃতি জীবিকার সকল স্তরেই ছড়াইয়া ছিলেন। স্ত্রী-পুত্র-পরিজনের বন্ধুবাটও তাঁহাদের কম ছিল না। তদুপরি মদ্রাসা শরীফে তখন দ্বীনি শিক্ষার নিয়মিত কোন মদ্রাসাও ছিল না; থাকিলেও তাঁহাদের সকলের পক্ষে সেই মদ্রাসার নিয়মিত ছাত্র হইয়া জীবনের আট-দশটি বৎসর ব্যয় করা কোন অবস্থাতেই সম্ভবপর হইত না। কিন্তু তাঁহাদের প্রত্যেকেই দ্বীনের প্রয়োজনীয় মাসআলা-মাসায়েল সম্পর্কে পরিপূর্ণরূপেই ওয়াকেফহাল ছিলেন। কোন একজন সাহাবীও দ্বীনের জরুরী এলেম হইতে বাধ্যত ছিলেন না। এই এলেম তাঁহারা কোথা হইতে হাসিল করিয়া ছিলেন? সকলেরই জানা আছে যে, এই এলেম তাঁহাদের মধ্যে আসিয়াছিল রসূলে মকবুল সাল্লাল্লাহু আলাইহে ওয়াসাল্লামের মজলিসগুলিতে নিয়মিত হাজিরা দিয়া, যাঁরা বেশী জানিতেন তাঁহাদের সঙ্গে উঠাবসা এবং তাঁহাদের চাল-চলন ও জীবনযাত্রা-প্রণালী গভীর ভাবে পর্যবেক্ষণ করিয়া। সর্বোপরি সফর ও জেহাদ অভিযানে সাধারণ মানুষেরা জানীগুণীগুলের নিকট-সান্নিধ্যে থাকিয়া এবং উঠা-বসা ও চলা-ফিরার মধ্যেই যখন যাহা দরকার হইত, সেই সম্পর্কে তৎক্ষণাত্ম জিজ্ঞাসা করিয়া লওয়ার যে ধারাবাহিক প্রক্রিয়া চালু হইয়া ছিল, তাহার মাধ্যমেই সকল প্রকার প্রয়োজনীয় এলেম আয়ত করা তাঁহাদের পক্ষে সম্ভবপর হইয়া ছিল। অবশ্য সেই পরিবেশ এবং সেই হালত পরিপূর্ণরূপে সৃষ্টি করিবার কথা আজকের দিনে কল্পনাও করা যায় না, কিন্তু সেই পরীক্ষিত রাস্তা অবলম্বন করিয়া অগ্রসর হইলে নিঃসন্দেহে আজও সেই অবস্থার বশবর্তী হইয়াই হ্যরত মাওলানা জীবিকার বিভিন্ন ক্ষেত্রে ছড়ানো অভ্যন্তর ব্যস্ত মানুষগুলিকে দ্বীনের জরুরী এলেম হাসিল করিবার উদ্দেশ্যে কিছুটা সময় বাহির করিবার দাওয়াত পেশ করিলেন। তাহাদিগকে দ্বীনি শিক্ষার খাতিরে মালের জাকাতের ন্যায় কিছুটা সময়েরও জাকাত পেশ করিবার জন্য উৎসাহিত করিতে লাগিলেন।

হ্যরত মাওলানা গভীরভাবে লক্ষ্য করিলেন যে, এই সমাজে বাস করিয়া একটা লোক দ্বীন সম্পর্কে কিছুটা আগ্রহ থাকা সম্মতে শরিয়তের প্রাথমিক মাসআলা-মাসায়েলগুলি ও ঠিকমত রশ্মি করিয়া উঠিতে পারিতেছে না। বিশ-পঁচিশ বৎসর আগে একটা লোক মূর্খতা ও কুসংস্কারের যে পর্যায়ে ছিল, জীবনের এতগুলি বছর পাঢ়ি দিয়া আসিয়াও সে ঠিক আগের সেই স্থানটিতেই দাঁড়াইয়া আছে। যে নামাজের সূরা-কেরাত ভুল পাঠ করিয়া আসিতেছে, তাহার পক্ষে দীর্ঘদিন নামাজে অভ্যন্তর থাকার পরও সেই ভুলের সংশোধন হইয়া উঠে নাই। যে ব্যক্তি দোয়ায়ে-কুনূত এবং জানায়ার নিয়ত-দোয়া শিখিতে পারে নাই, সে

ক্রমাগত বহু বৎসর নামাজ পড়িয়াও সেই জরুরী বিষয়গুলি ইয়াদ করিতে সমর্থ হয় নাই। শত শত ওয়াজ মাহফিলে যোগ দেওয়া এবং বছরের পর বছর কোন আলেম-উলামার পড়শী হইয়া বসবাস করার পরও সে উপরোক্ত দোয়াগুলি মুখস্থ করিতে পারে নাই। এই সূরত-হাল দেখিয়াই মাওলানার অস্তরে প্রত্যয় জনিয়াছিল যে, গতানুগতিক জীবনের মধ্যে থাকিয়া কোন কর্মব্যস্ত মানুষের পক্ষে দ্বিনের শিক্ষা গ্রহণ এবং তাহা দ্বারা জীবনের গতিধারায় লক্ষণীয় কোন পরিবর্তনের সূচনা করিবার আশা সুন্দর পরাহত। এই গতানুগতিক জীবনের জমাট বাঁধা অবস্থা হইতে মুক্তিলাভ করিবার জন্য প্রয়োজন ছিল সাময়িকভাবে এই সমস্ত লোককে স্ব-স্ব পরিপার্শ্বিকতার বেড়াজাল হইতে মুক্ত করিয়া গতিশীল ইসলামী পরিবেশের মধ্যে কিছুদিন নিয়া রাখিয়া দেওয়া— যাতে করিয়া তার অস্তর মধ্যে লুকায়িত ইচ্ছাশক্তি নৃতনভাবে জাগ্রত হইয়া পরিবেশের প্রতিকূলতার বিরুদ্ধে একটু শক্তি সঞ্চয় করিয়া লইতে পারে। তাহার সৎ ইচ্ছা, দ্বিনের প্রতি সুপ্ত আকর্ষণ এবং মৃতপ্রায় ঈমানের উভাপ অনুকূল পরিবেশের মধ্যে নৃতন শক্তিতে উজ্জীবিত হইয়া উঠার সুযোগ লাভ হয়, প্রয়োজনমত দ্বিনি এলেম শিক্ষা করিয়া নেওয়ার মওকা ঘটে।

(চার) হ্যরত মাওলানার চিন্তা-ধারায় মুসলমানী জীবনের আদর্শ হইতেছে- দ্বিনের কাজে প্রত্যেকটি মানুষকেই ব্যক্তিগতভাবে অংশগ্রহণ করিতে হইবে। কোন সঙ্গত কারণে প্রত্যক্ষভাবে কাজে অংশগ্রহণ করায় সাময়িকভাবে অপারণ হইলে তাহাকে অস্তরণপক্ষে সর্বক্ষণ যাহারা কাজ করিতেছেন তাহাদের পৃষ্ঠপোষকতা করিতে হইবে।

শুধুমাত্র রূজী-রোজগার সর্বস্ব নাগরিক জীবনকে হ্যরত মাওলানা দ্বিনের কাজে সচেষ্ট মোজাহেদী জিন্দেগীর মোকাবেলায় স্থবির জীবন বলিয়া অভিহিত করিতেন। তিনি মনে করিতেন- এইরূপ জীবন ইসলামের সরল পথ হইতে দূরে এবং ভ্রান্ত-বিকৃত জীবন বৈ আর কিছু নয়। শহরবাসীদের জীবন দীর্ঘকাল হইতেই শুধুমাত্র ব্যবসা-বাণিজ্য বা রোজী-রোজগার সর্বস্ব নিছক ভোগবিলাসের জীবনে পরিণত হইয়া গিয়াছে। হ্যরত মাওলানা এই ভোগসর্বস্ব জীবনের মধ্যে দ্বিনি জীবনের আবেগময়তা সৃষ্টি করিবার আকাঙ্ক্ষায় উদ্দেশিত হইয়া শহরবাসীদিগকেও দ্বিনের কাজে সক্রিয়ভাবে আস্থানিয়োগ করিবার প্রতি আহ্বান করিতে শুরু করিলেন।

সমাজের একটি ক্ষুদ্র শ্রেণী দ্বিনি কাজে আস্থানিয়োগ করিবেন এবং অবশিষ্ট বৃহত্তর জনসমাজ দ্বিনি পরিবেশ হইতে দূরে অবস্থান করিয়া দুনিয়াদারীর কাজেই সম্পূর্ণরূপে ডুবিয়া থাকিবে এবং কখনও কখনও দ্বিনি কাজের মধ্যে কিছুটা অর্থ

সাহায্য করিয়া দায়িত্ব শেষ করিয়া ফেলিবে, এইরূপ কর্ম-বন্টন মাওলানা সমর্থন করিতেন না। তিনি বলিতেন, জীবন ধারণের জন্য প্রয়োজনীয় কাজগুলির বেলায় যেমন কর্ম বন্টন চলে না, যেমন একজনে শুধু খানা খাইবেন, পানি পান করিবেন না, অন্য জনে শুধু পানি পান করিবেন, খানা খাইবেন না, বা কেহ শুধু খাওয়ার মধ্যেই জীবন অতিবাহিত করিবে, কাপড় পরিধান করিবে না, অপরজন শুধু পরিধান করিয়াই তত্ত্ব থকিবে খাদ্য গ্রহণ করিবে না- এইরূপ হওয়াটা যেমন সংব নয় বরং সবগুলি কাজই প্রত্যেকটি মানুষের জন্যই সমভাবে জরুরী বলিয়া বিবেচিত হয়; তেমনি, দুনিয়াদারীর প্রত্যেকটি কাজকর্মের সঙ্গে সঙ্গে দ্বিনি ফরজগুলি আদায় করা, প্রয়োজনীয় এলমে দীন হাসিল করা এবং দ্বিনি কাজে সাহায্য-সহযোগিতা করা ও আল্লাহর দ্বিনের প্রচার-প্রসারের দায়িত্ব পালন করাও প্রত্যেক মুসলমানের উপরই সমর্প্যায়ের দায়িত্ব।

### দিল্লীতে মেওয়াতীদের অবস্থান

উপরোক্ত কারণগুলির প্রেক্ষিতেই হ্যরত মাওলানা শহর এলাকায় দাওয়াতের কাজ ব্যাপকতর করিবার তীব্র প্রয়োজনীয়তা অনুভব করেন। যেই রূপ দৃঢ়তার সঙ্গে তিনি শহরবাসীর সম্মুখে দাওয়াত পেশ করিবার কথা চিন্তা করিতে ছিলেন তাহার জন্য শুধু ওয়াজ-নসিহত এবং লেখার মাধ্যমে প্রচার যথেষ্ট হইবে বলিয়া তিনি ভরসা করিয়া উঠিতে পারিতে ছিলেন না। বরং বাস্তব ক্ষেত্রে অবতরণ করিয়া ময়দামে কাজ শুরু করা না হইলে শুধু ওয়াজ-নসিহত শেষ পর্যন্ত ক্ষতির কারণ হইতে পারে বলিয়া তিনি আশঙ্কা পোষণ করিতেন। এক পত্রে এই আশঙ্কার কথা উল্লেখ করিতে যাইয়া লিখিয়া ছিলেন :

জনসাধারণের সম্মুখে যে পর্যন্ত বাস্তব নমুনা পেশ করা না যাইবে, সেই পর্যন্ত মানুষকে কাজে উদ্ভুদ্ধ করিবার পক্ষে ওয়াজ-নসিহত যথেষ্ট হইবে না। ওয়াজের সঙ্গে সঙ্গে যদি তা বাস্তবে পরিণত করিবার কর্মসূচী না থাকে, তবে সাধারণ মানুষের মধ্যে হঠকারিতা এবং ধৃষ্টতা প্রদর্শনের প্রবণতা সৃষ্টি হইবে।”

বাস্তব কাজ শুরু করিবার উদ্দেশ্যেই হ্যরত মাওলানা দিল্লী এবং অন্যান্য কয়েকটি শহর এলাকায় মেওয়াতীদের জামাত পাঠাইতে শুরু করিলেন। এই সমস্ত জামাত দিল্লীতে দীর্ঘ সময় অবস্থান করিতে শুরু করে। প্রথম প্রথম শিক্ষা-সংস্কৃতির পাদপীঠ দিল্লীতে মেওয়াতী জামাতগুলিকে নানা ধরনের অসুবিধার সম্মুখীন হইতে হয়। সাধারণতঃ জামাতকে রাত্রে মসজিদে অবস্থান করিতে দেওয়া হইত না। কোথাও থাকিবার মত জায়গা করিয়া লইতে পারিলেও প্রস্তা-পায়খানা এবং অন্যান্য প্রয়োজনাদি পুরা করিবার ব্যাপারে খুবই কষ্ট হইত।

শহরের লোকেরা অনেক সময় ইহাদিগকে গালমন্দ করিত। তাহাদের বিরুদ্ধে নানা অভিযোগ উত্থাপন করিত। শহরবাসীদের ক্রমাগত দূর্ব্যবহার এবং উপেক্ষায় লাচার হইয়া লোকেরা স্ব-স্ব জামাতের আমীরের নিকট আসিয়া শেকায়েত করিত। বেচারা আমীর কথনও বা মহল্লাবাসীদিগকে অনুরোধ-উপরোধ করিয়া নরম করিতেন আবার কথনও বা জামাতের লোকজনকে বুঝাইতে চেষ্টা করিতেন। এইরপ জেহাদ-মোজাহাদার ভেতর দিয়াই দীর্ঘ অগ্নিপরীক্ষার এক জামানা অতিবাহিত হইল। শেষ পর্যন্ত ধীরে ধীরে পরিবেশ পরিবর্তিত হইতে শুরু করিল। শহরবাসীদের ব্যবহারে পরিবর্তন সৃষ্টি হইল। এমনকি দ্বিনের জন্য অসাধারণ জোশ ও কুরবানীর বদৌলতেই শহরবাসীদের নজরে মেওয়াতীদের মর্যাদা প্রতিষ্ঠিত হইয়া গেল। হ্যরত মাওলানা একাধিকবার উল্লেখ করিয়াছেন যে, মিয়াজী দাউদ শহরবাসী এবং মেওয়াতীদের মধ্যে সংযোগ সৃষ্টির কাজে অসাধারণ মেহনত করিতেন। একদিন তিনি দুই তরফের অভিযোগ এবং পাল্টা অভিযোগ শুনিয়া এমনই লাচার হইয়া পড়িলেন যে, শেষ পর্যন্ত উপায়স্তর না দেখিয়া ক্রন্দন করিতে শুরু করিলেন। তাহার এই প্রাণফাটা ক্রন্দনের পরই আল্লাহ তাঁরালা জামাতের জন্য দিল্লীর পরিবেশ সহজ করিয়া দিয়াছেন।”

### আহলে এলেমগণের প্রতি

হ্যরত মাওলানার আন্তরিক বিশ্বাস ছিল যে, যে পর্যন্ত হাকানী আলেম সমাজের দৃষ্টি এই কাজের প্রতি আকৃষ্ট না হইবেন এবং যে পর্যন্ত তাহারা সর্বতোভাবে দাওয়াত ও তবলীগের এই নাজুক খেদমতের পরিপূর্ণ পৃষ্ঠপোষকতায় অগ্রসর না হইবেন, সেই পর্যন্ত কাজের ভবিষ্যৎ সম্পর্কে নিশ্চিত হওয়া যাইবে না। এই জন্য তাহার আন্তরিক আকাঙ্ক্ষা ছিল, এই কাজের যোগ্য লোকেরাই যেন তাহাদের মেধা ও খোদা প্রদত্ত প্রতিভা সহকারে দাওয়াতের দায়িত্বভার গ্রহণ করিতে আগাইয়া আসেন। একমাত্র ইহাদের কুরবানীর দ্বারাই ইসলামের বাগান প্রাণবন্ত হইয়া উঠিতে পারে, তাহাদের মাধ্যমেই কেবল এই পবিত্র বৃক্ষের প্রতিটি শাখা-গ্রাশাখা নৃতন করিয়া উজ্জীবিত হইয়া উঠা সম্ভব। এই ধারণা বদ্ধমূল হওয়ার কারণেই ওয়াজ-নসিহতের মাধ্যমে হাকানী আলেমগণ দাওয়াত ও তবলীগের যতটুকু কাজ করিতে ছিলেন বা হ্যরত মাওলানার সহযোগিতা হইতে ছিল, ততটুকুতে তিনি তৎ থাকিতে পারিতে ছিলেন না। আলেম সমাজের প্রতি তাহার দাবী ছিল, প্রথম যুগের বুজুর্গানে দ্বিনের আদর্শে এই যুগের আলেমগণও যেন দ্বিনের দাওয়াতসহ বাস্তব কর্মক্ষেত্রে ঝাঁপাইয়া পড়িয়া মানুষের দ্বারে ছড়াইয়া পড়েন। শায়খুল হাদীস হ্যরত মাওলানা

যাকারিয়া সাহেবকে লিখিত এক পত্রে উল্লেখ করেন-

“দীর্ঘকাল হইতেই আমি এই ধারণা পোষণ করিয়া আসিতেছি যে, যেই পর্যন্ত আমাদের আলেম সমাজ দ্বিনের এশাআতের জন্য সাধারণ মানুষের দ্বারে দ্বিনের গিয়া করায়াত করিতে শুরু না করিবেন এবং মেওয়াতের সাধারণ মানুষের ন্যায় তাঁহারাও গ্রামে-গঞ্জে, শহরে এই কাজের জন্য গাঢ়ত করিতে আরম্ভ না করিবেন, সেই পর্যন্ত এই কাজ পূর্ণতায় পৌছিতে পারিবে না। কেননা, বাস্তব কর্মক্ষেত্রে অবতরণ করিয়া যদি আলেমগণ কাজ শুরু করেন, তবে তাহা দ্বারা সাধারণ মানুষের মধ্যে যে প্রভাব পড়িবে, তাঁহাদের প্রাণ মাতানো বক্তৃতার দ্বারা সেই কাজ হওয়ার কথা কল্পনাও করা যায় না। আমাদের পূর্ববর্তী বুজুর্গানে-দ্বিনের জীবনকাহিনী হইতেও আমরা এই শিক্ষাই পাইয়া থাকি, যাহা আপনাদের ন্যায় আহলে-এলেমগণ ভালভাবেই অবগত আছেন।”

শিক্ষাক্ষেত্রে নিয়োজিত অনেকের মনেই এইরপ একটা ধারণা ছিল যে, দাওয়াত ও তবলীগের এই কাজে ছাত্র-শিক্ষকগণ আত্মনিয়োগ করিলে তাঁহাদের শিক্ষাজীবন ও জ্ঞান চর্চার ক্ষেত্রে বিস্ম সৃষ্টি হইতে পারে। কিন্তু হ্যরত মাওলানা যে পদ্ধতিতে আলেম সমাজ এবং মাদ্রাসার তালেবে-এলেমগণের নিকট হইতে কাজ গ্রহণ করিবার কথা চিন্তা করিতেন, প্রকৃত প্রস্তাবে তাহা ছিল শিক্ষাদান কার্যে নিয়োজিত উলামা ও তোলাবাগণের জ্ঞানচর্চার পরিধি আরও গভীর এবং ব্যাপকতর করারই একটি সুদূর প্রসারী পরিকল্পনা। এক পত্রে বিষয়টিকে তিনি এইভাবে পেশ করিয়াছেন :

এলমে-দ্বিনের তরঙ্গী ও প্রসারের অনুপাতে এবং দ্বিনি এলেমের ছায়াতলেই দ্বিনের প্রসার ও তরঙ্গী হওয়া সম্ভব। আমার এই তাহরিকের দ্বারা যদি এলমে-দ্বিনের ক্ষেত্রে সামান্য একটু আঘাতেরও সম্ভাবনা উপস্থিত হয়, তবে তাহাও আমার পক্ষে অপূরণীয় ক্ষতি বলিয়া বিবেচিত হইবে। তবলীগের মাধ্যমে এলেম চর্চাকারীগণের কাজে সামান্যতম প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করাও আমার উদ্দেশ্য নয়। বরং এই কাজের মাধ্যমে এলেমের আরও অধিকতর তরঙ্গী সাধন করাই আমার অন্যতম প্রধান লক্ষ্য। কেননা, বর্তমান অবস্থায় এলেমের ক্ষেত্রে যতটুকু অংগুষ্ঠি দেখা যাইতেছে তাহা নিতান্তই অপ্রতুল।

মাওলানা চাহিতেন, তবলীগের কাজের মধ্যে অংশগ্রহণ করিয়া ছাত্রগণ যেন তাহাদের উস্তাদগণের নেগরানীতেই এলেমের হক আদায় করিয়া এবং লক্ষ এলেমের দ্বারা আল্লাহর বান্দাদের উপকার সাধন করিবার অনুশীলন হাতে-কলমে অভ্যাস করিয়া নেওয়ার সুযোগ পায়। এক পত্রে লিখিয়াছেন-

হায়! শিক্ষার জামানাতেই যদি উস্তাদগণের নেগরানীতে ছাত্রদের মধ্যে

সংকর্মে উৎসাহ প্রদান এবং অন্যায়-অনাচারে বাধাদান করিবার অভ্যাস গড়িয়া উঠিত তবেই হয়ত এলমে-দীন আমাদের জন্য পূর্ণমাত্রায় উপকারে আসিত। আক্ষেপের সঙ্গে বলিতে হয়, ইহা না হওয়াতে অনেক ক্ষেত্রে এলেম বেকার প্রতিপন্থ হইয়া যাইতেছে। জেহলত এবং জুলমতের কাজ করিতেছে, -ইন্না লিঙ্গাহে ওয়া ইন্না ইলাইহে রাজেউন।”

### দ্বিনি কেন্দ্রগুলিতে কাজ করিবার পদ্ধতি

হ্যরত মাওলানা দেওবন্দ, সাহারানপুর, থানাভবন, রায়পুর প্রভৃতি দ্বিনি কেন্দ্রগুলিতে মেওয়াতীদের জামাত প্রেরণ করিবার সময় কাজ করিবার বিশেষ কয়েকটি পদ্ধতি বলিয়া দিতেন। জামাতকে বিশেষভাবে বলিয়া দিতেন যেন তাহারা বুজুর্গানে-দ্বিনের মজলিসে গিয়া তবলীগের কোন কথা উথাপন না করেন। পঞ্চাশ-ষাটজনের এক এক জামাত আশ-পাশের গ্রামগুলিতে ঘুরিয়া সাত-আটদিন পর যেন কেন্দ্রে আসিয়া সমবেত হয়, সেখান হইতে নৃতন কর্মসূচী তৈরী করিয়া যেন পুনরায় অন্যান্য গ্রাম এলাকায় সকলে ছড়াইয়া পড়ে। উলামা-গণ যদি কোন কথা জিজ্ঞাসা করেন, তবেই যেন জবাব দেওয়া হয়, নিজেদের তরফ হইতে কোন কথা যেন তাহারা উথাপন না করেন। শায়খুল হাদীস হ্যরত মাওলানা যাকারিয়া সাহেবকে (রহঃ) লিখিত এক পত্রে উল্লেখ করেন-

“আমার দীর্ঘ দিনের আকাঙ্ক্ষা এই যে, তবলীগের জামাতগুলি তরিকতের বুজুর্গানের খানকাগুলিতে গিয়া খানকার পরিপূর্ণ আদব রক্ষা করতঃ সেখানকার ফয়েজ-বরকতও গ্রহণ করুক। খানকায় অবস্থানের সময়ের ভিতরেই অবসর সময় আশপাশের গ্রামগুলিতে গিয়া দাওয়াতের কাজেও যেন জারী থাকে। আপনি এই ব্যাপারে আগ্রহী লোকদের সঙ্গে পরামর্শ করিয়া কোন একটা নিয়ম ঠিক করিয়া রাখুন। বান্দা নাচীজও কিছু সংখ্যক সঙ্গী-সাথীসহ এই সপ্তাহেই হাজির হইতেছে। তারপর দেওবন্দ এবং থানাভবন পর্যন্ত যাওয়ারও ইচ্ছা আছে।”

### বুজুর্গানে-দ্বিনের সমর্থন

জামাতের লোকজনদের বুজুর্গানে-দ্বিনের খেদমতে হাজির হওয়া এবং রুহানী ফয়েজ হাসিল করিবার উদ্দেশ্যে খানকাগুলির শরণাপন্ন হওয়ার নিয়ম প্রবর্তন করিবার পর বুজুর্গানে-দ্বিনের অনেকের মনেই শোবা-সন্দেহের যেটুকু অবশিষ্ট ছিল তাহাও দূর হইয়া গেল।

থানাভবনে জামাত পৌছিয়া আশপাশের এলাকায় ব্যাপক কাজ শুরু করিবার পর হ্যরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভীর (রহঃ) খেদমতে হাজির হইয়া

বিভিন্ন লোক জামাতের কাজ এবং তাহার ফলে মানুষের মধ্যে ব্যাপক দ্বিনি জাগরণ সৃষ্টির কথা উল্লেখ করিতে শুরু করিল। ইতি পূর্বে হ্যরত থানভীর মনেও কিছুটা দ্বিধা ছিল। আট-দশ বৎসর মাদ্রাসায় শিক্ষা গ্রহণ করিয়া বাহির হওয়া আলেম উলামাগণের দ্বারা যেখানে তবলীগের কাজ আশানুরূপ সাফল্য লাভ করিবার কোন লক্ষণ দেখা যাইত না, বরং নৃতন নৃতন ফেতনা সৃষ্টি হইয়া পরিবেশ আরও জটিল করিয়া তুলিতে ছিল, সেইখানে এই সমস্ত মূর্খ মেওয়াতীদের দ্বারা তবলীগের কাজকি করিয়া সাফল্য লাভ করিবে, এই কথা হ্যরত থানভী (রহঃ) বুঝিয়া উঠিতে পারিতে ছিলেন না। তাঁহার রীতিমত সন্দেহ ছিল যে, শেষ পর্যন্ত এই তরিকায় তবলীগের কাজ করাতে নৃতন কোন ফেতনা সৃষ্টি হইয়া না যায়। কিন্তু মেওয়াতীদের কাজ এবং তাহার বাস্তব ফল দেখিয়া বিশেষতঃ যেই সব এলাকায় মেওয়াতীরা কাজ করিতে ছিল, সেই সমস্ত এলাকার পরিবর্তন প্রত্যক্ষ করিয়া হ্যরত থানভীর অন্তরে এই কাজের প্রতি পূর্ণ এতমিনান সৃষ্টি হইয়া গেল। হ্যরত মাওলানা ইলয়াস (রহঃ) একবার তাঁহার খেদমতে হাজির হইয়া তবলীগের কাজ সম্পর্কে কিছু নিবেদন করিতে শুরু করিলে তিনি বলিলেন- “এই কাজের স্বপক্ষে আর কোন দলিল-প্রমাণ পেশ করিবার প্রয়োজন নাই। দলিল তো পেশ করা হয় কোন বিষয়ের সত্যতা প্রমাণ করিবার উদ্দেশ্যে। এই কাজের বাস্তব ফল দেখিয়া আমার অন্তরে এতমিনান সৃষ্টি হইয়াছে, এখন এহার জন্য আর কোন যুক্তি-প্রমাণ উপস্থিতি করিবার প্রয়োজনীয়তা দেখিতেছি না। আপনি তো মা-শা আন্নাহ নৈরাশ্যকে আশায় ঝুপান্তরিত করিয়া দিয়াছেন।”

হ্যরত থানভীর (রহঃ) আর একটি সন্দেহ ছিল যে, দ্বিনের যথেষ্ট এলেম ব্যতীত এই সমস্ত লোক তবলীগের শুরুদায়িত্ব পালন করিবে কিরূপে? কিন্তু হ্যরত মাওলানা জাফর আহমদ উসমানী সাহেব যখন বলিলেন যে, জামাতের লোকেরা যতটুকু বলিবার জন্য তাহাদের উপর নির্দেশ আছে, তাহার বাহিরে কোন কথাই বলে না, নৃতন কোন প্রসঙ্গ নিয়া আলোচনাও করে না। তখন হ্যরত থানভীর (রহঃ) সেই সন্দেহও দূরীভূত হয়। তিনি পূর্ণ এত্মিনানের সঙ্গে এই দাওয়াতের প্রতি পূর্ণ সমর্থন জ্ঞাপন করেন।

হ্যরত মাওলানার অতুলনীয় ত্যাগ ও মেহনতের দ্বারা কাজ অগ্রসর হইতে শুরু করিল, এক চেরাগ হইতে হাজার চেরাগ রওশন হইয়া ক্রমেই চারিদিকে আলোর বন্যা ছড়াইয়া পড়িতে লাগিল। তদানীন্তন যুগের প্রাতঃস্মরণীয় উলামা-বুজুর্গানের মনোযোগের দ্বারা ক্রমাগতই এই কাজের ওজন অনেকটা বাড়িয়া গেল। যাহারা প্রথম প্রথম হ্যরত মাওলানা ইলয়াসকে (রহঃ) মেওয়াতীরে

কৃষক-মেহনতী মানুষের একজন পীর ঘনে করিয়া ভাসা ভাসাভাবে তাঁহার কাজের প্রতি মৌখিক সমর্থন দিয়া আসিতে ছিলেন বা তবলীগের এজেতেমাণ্ডিলিতে যোগদান করিয়া দোয়ায়ে খায়ের করিতেন; তাঁহাদের অন্তরেও এই কাজের সূক্ষ্মতা এবং ইহার সুদূরপ্রসারী ফলশ্রুতি সম্পর্কে উচ্চ ধারণা সৃষ্টি হইতে লাগিল।

কাজের ভবিষ্যৎ সম্পর্কে হ্যরত মাওলানার অন্তরে এমন এক আশাবাদ ছিল যে, অনেক সময় তাহা প্রকাশ করিতে যাইয়া আবেগে তাঁহার বাকরূদ্ধ হইয়া যাইত। প্রত্যয় দৃঢ়কর্ত্তে তিনি সকলকে উজ্জ্বল ভবিষ্যতের আশু সাফল্যে উদ্ভাসিত হওয়ার দাওয়াত দিতেন। তাঁহার অন্তরে অত্যন্ত মজবুত ধারণা ছিল যে, বর্তমান যুগের সকল দ্বীনি ফেতনার গতিরোধ এবং মুসলমান সমাজকে পতনের সকল পংকিলতা হইতে উদ্বার করিবার একমাত্র পথ হইল দাওয়াত ও তবলীগের কাজে সর্বশক্তি নিয়োগ করিয়া ঝাঁপাইয়া পড়া। তিনি বিশ্বাস করিতেন, যতদিন পর্যন্ত মুসলমান সাধারণ সরেজমিনে নামিয়া সাহাবায়ে কেরামের আদর্শে দ্বীনের জন্য মেহনতে শামিল না হইবেন, ততদিন পর্যন্ত পতনের গহবর হইতে উদ্বারলাভ করিবার কোন আশাই তাহাদের পূর্ণ হইতে পারে না। কোন একটি দ্বীনি মদ্রাসার পরিচালককে লিখিত এক পত্রে হ্যরত মাওলানার উপরোক্ত প্রত্যয় অত্যন্ত জোরালো ভাষায় প্রকাশ পাইয়াছে।

কাজের অগ্রগতি, সাফল্য এবং সাধারণ মানুষের মধ্যে এই দাওয়াতের খায়র ও বরকত প্রত্যক্ষ করিয়া হ্যরত মাওলানা যেমন অত্যন্ত আশাবাদী ছিলেন, তেমনি আবার তাঁহার অন্তরে ভয়ও ছিল-যে, আল্লাহর এই রহমতের পৃতধারা হইতে পরিপূর্ণরূপে ফায়দা প্রহণ করিবার চেষ্টা না হইলে হ্যরত বানেয়ামতের প্রতি এই উপেক্ষার কঠিন প্রতিক্রিয়াও হইতে পারে। জাতি হ্যত আরও অধিকতর গজবেরও সম্মুখীন হইতে পারে। এক পত্রে হ্যরত মাওলানা এই উদ্বেগই প্রকাশ করিয়া ছিলেন। তিনি লিখিয়া ছিলেন-

আসসালামু আলাইকুম ওয়া রাহমাতুল্লাহে ওয়া বারাকাতুহ। কিরূপ আবেগ এবং অঙ্গুলিতার মধ্যে আমি আপনাকে এই পত্র লিখিতেছি তাহা প্রকাশ করিবার মত ভাষা আমার নাই। প্রিয়বন্ধু! এই কাজ শুরু করিবার পর আল্লাহই রাব্বুল আলামীনের অনুগ্রহ কিভাবে বর্ষিত হইতেছে, তাঁহার সম্মতি এবং নৈকট্য ও সাহায্য কেমন দ্রুত আসিতেছে তাহা দেখিয়া আমার ভয় হয়, আল্লাহ তা'আলার এতবড় অনুগ্রহ-রূপ মেহমানের যদি যথাযোগ্য কদর ও মর্যাদা প্রদান করা না হয় তবে হ্যত মহা ক্ষতি এবং দুর্ভাগ্য নামিয়া আসিতে পারে।

হ্যরত মাওলানা আবেগে উদ্বেল হইয়া উঠিতেন, অঙ্গুলিতা বাড়িয়া যাইত,

কিন্তু কখনও কাহারও বিরুদ্ধে কোন শেকায়েত করিতেন না। কাহারও প্রতি কোন অভিযোগ উথাপন করা সম্পূর্ণরূপে তাঁহার নীতিবিরুদ্ধ ছিল। কোন সময় যদি কেহ কাজের প্রতি সাধারণ আলেম সমাজের অনীহা বা আগ্রহের অভাব সম্পর্কে কোন শেকায়েত করিতেন, তবে হ্যরত মাওলানা বিরক্ত হইতেন। বলিতেন, “তোমরা ব্যবসা-বাণিজ্য, চাকুরী-কৃষি ইত্যাদি নিষ্ক দুনিয়াদারী ত্যাগ করিয়া এই কাজে আসিতে, কতই না ইত্তেজ্ঞত করিয়া থাক, আর উলামা-গণ যেইসব কাজ করেন, সেইগুলি তো দ্বীনের কাজ, তাঁহারা তাঁহাদের সেইকাজ পরিত্যাগ করিয়া এত সহজে চলিয়া আসিবেন, এইরূপ আশা কর কেন?”

### অমনোযোগের কারণ

প্রথম প্রথম হ্যরত মাওলানার কাজের প্রতি সাধারণ মুসলমান, এমন কি আলেম সমাজের মধ্যেও ব্যাপক সাড়া ছিল না। মেওয়াতের জান-নেসারগণই বিশেষভাবে কাজের প্রতি আকৃষ্ট হইয়া ছিলেন। উলামা এবং সাধারণ মুসলমানের এহেন অনীহারও সম্মত কারণ ছিল। দেশে তখন একের পর এক নানা আন্দোলনের চেউ চলিতেছিল। খেলাফত আন্দোলনের ব্যর্থতা একের পর এক স্বাধীনতা আন্দোলনের চেউ-এর মধ্যে শহরাঞ্চল হইত দূরে মেওয়াতের নিভৃত এলাকায় মাওলানা যে নৃতন আন্দোলন শুরু করিয়া ছিলেন, তাহার প্রতি বৃহত্তর জনসাজের দৃষ্টিই পড়িয়াছে অনেক দেরীতে। তাহাছাড়া আন্দোলনের মধ্যে পত্র-পত্রিকা বা প্রচার-পুষ্টিকার কোন স্থান ছিল না। একান্ত প্রচারাভিমুখ একটি নীরব বিল্লবের ন্যায় এই আন্দোলন ধীরে ধীরে অত্যন্ত স্বাভাবিক গতিতে বাড়িয়া উঠিতে ছিল। প্রাথমিক অবস্থায় আন্দোলন ব্যাখ্যা করিবার ন্যায় যোগ্য আলেম এবং কর্মীরও বড় অভাব ছিল। মাওলানা নিজে ব্যস্ত জীবনযাপন করিতেন। মাটির মানুষের মধ্যে বাস্তব কাজ করাই তিনি বেশি পছন্দ করিতেন। আলাপ-আলোচনার সময়ও তাঁহার ভাষা এতই আবেগময় হইয়া পড়িত যে, প্রথম সাক্ষাতে অনেকের পক্ষেই তাহা হৃদয়সম করিয়া উঠা সম্ভবপর হইত না। তাঁহার আলোচ্য বিষয়বস্তুও ছিল অত্যন্ত সূক্ষ্ম এবং খুবই উচ্চস্তরের। তাঁহার যবানীতে এই আন্দোলন সম্পর্কিত কথাবার্তা সাধারণ জ্ঞানের লোকেরা প্রথম প্রথম বুবিত না, কাজের মধ্যে আঞ্চনিয়োগ করিবার পর সাধারণ লেখা-পড়া না জানা লোকও মাওলানাকে যতটুকু বুবিতে পারিতেন, দূরে থাকিয়া আনেক জ্ঞানীর পক্ষেও তাহা হৃদয়সম করিয়া উঠা সম্ভবপর হইয়া উঠিত না। ফলে নিকটে না আসা পর্যন্ত অনেকেই এই আন্দোলন সম্পর্কে কোন শুরুত্বই দিতেন না। পরে বাস্তব

কাজ দেখিয়া স্তুতি হইয়া যাইতেন।

মনে হয়, এই মহান আন্দোলনের পক্ষে আল্লাহর তরফ হইতেই এই ব্যবস্থা করা হইয়া ছিল। কেননা, প্রাথমিক অবস্থায় অজানার দেয়ালে আবদ্ধ না থাকিলে হ্যত বা ইহার স্বাভাবিক প্রবৃদ্ধির পথে কোন না কোন অস্তরায় সৃষ্টি হইত। প্রাথমিক অবস্থায় না বুঝিয়া কিছু লোক নানা বিতর্ক জুড়িয়া দিলে কাজ অগ্রসর হওয়ার পথে বাধার সৃষ্টি হইতে পারিত।

হ্যরত মাওলানার নজীবিহীন আবেগ এবং লিল্লাহিয়াতের মাধ্যমেই কাজ অগ্রসর হইতে ছিল। যাহাদেরকে তিনি তৈরী করিয়া ছিলেন, তাঁহারা কথার চাইতে কাজ বেশি বুঝিতেন। মাওলানার নিজের হাতেগড়া কয়েকজন নওজোয়ান আলেম ছাড়া এই কাজের মধ্যে আঘনিয়োজিত অবশিষ্ট সকলেই ছিলেন মেওয়াতের অশিক্ষিত লোক। ইহারা অনেক ক্ষেত্রে হ্যরত মাওলানার সূক্ষ্ম মজয়ন বুঝিতেন না, গভীর জ্ঞানের কথা বুঝিবার মত শিক্ষাও তাহাদের ছিল না; কিন্তু শিক্ষিত এবং শহুরবাসী মার্জিত লোকদের চাইতে বাস্তব ক্ষেত্রে কাজ করিবার ক্ষমতা ছিল তাঁহাদের অনেকগুণ বেশি। তাই দেখা গেল, পনের-বিশ বছরের কঠোর সাধনার মাধ্যমে মাওলানা মেওয়াতের যে ত্যাগী লোকগুলির মধ্যে স্টোন, এক্সীন ও মেহনতের অনুপম জ্যবা সৃষ্টি করিয়া ছিলেন, সেই লোকগুলিকেই আরও অধিকতর কুরবানীর জন্য বারবার উদ্বৃদ্ধ করিয়া গিয়াছেন। এক পত্রে তিনি লিখিয়াছেন :

“আমি আমার সমস্ত কর্মস্পূর্হ এবং শক্তি-সাহস মেওয়াতীদের মধ্যে খরচ করিয়া ফেলিয়াছি। এখন তোমাদিগকে আরও অধিকতর কুরবানীর জন্য পেশ করা ছাড়া আমার আর কোন পুঁজি অবশিষ্ট নাই। তোমরাই আমার কাজে আরও বেশি করিয়া অগ্রসর হও।”

অন্য এক পত্রে লিখিতেছেন—

“দুনিয়াবী কাজ কারবারে নিমগ্ন থাকার মত লোকের তো কোন অভাব নাই। দীনের প্রসারের জন্য ঘর-বাড়ী ছাড়িয়া আসার সৌভাগ্য আজ আল্লাহ পাক মেওয়াতীদের ভাগোই লিখিয়াছেন বলিয়া মনে হয়।”

### সাহারানপুরের প্রতি বিশেষ লক্ষ্য

ইউ.পি'র অন্যতম শ্রেষ্ঠ দীনি প্রতিষ্ঠান সাহারানপুরের মাজাহেরুল-উলুম মদ্রাসার প্রতি হ্যরত মাওলানার বিশেষ লক্ষ্য ছিল। মাজাহেরুল-উলুম ছিল

তাঁহার জীবনের প্রথম কর্মক্ষেত্র। তাছাড়া মদ্রাসার নাজেম হ্যরত মাওলানা আব্দুল লতীফ সাহেব শায়খুল হাদীস, হ্যরত মাওলানা যাকারিয়া সাহেব এবং অন্যান্য শিক্ষকগণও প্রথম হইতেই তবলীগী কাজে শরিক ছিলেন। মেওয়াতের সভা-সমাবেশে তাহারা সব সময়ই যোগ দিতেন এবং হ্যরত মাওলানা নিজামুদ্দিনের কাজেও তাঁহাদিগকে অধিকাংশ সময় ডাকিয়া নিতেন। তবলীগের সঙ্গে এই গভীর সম্পর্কের কারণেই সাহারানপুরের প্রতি হ্যরত মাওলানার একটি নিবিড় আকর্ষণ ছিল। তিনি এই সম্পর্ককে আরও ব্যাপকতর করিবার পরিকল্পনা গ্রহণ করিলেন। পরিকল্পনা মোতাবেক হ্যরত মাওলানা নিজে আসিয়া মাজাহেরুল-উলুমের শিক্ষক এবং ছাত্রগণের একটি বড় জামাতসহ সাহারানপুরের পার্শ্ববর্তী ভাট, মির্জাপুর, ছলিমপুর প্রভৃতি কতকগুলি গ্রামে ব্যাপক সফর করিলেন। স্থানে স্থানে জলসা করিয়া দীনের দাওয়াত দিলেন। এই সফর ও সমাবেশের ফলে সাহারানপুর এলাকায় কাজ অনেকদূর অগ্রসর হইয়া গেল। আশ পাশের গ্রামগুলিতে লোকের অগ্রহ অনেকগুণ বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হইল।

কান্দালা ছিল হ্যরত মাওলানার জন্মভূমি। মাওলানা জন্মভূমির প্রতি তাঁহার কর্তব্য বা হক আদায় করিবার উদ্দেশ্যেই ব্যাপকভাবে কান্দালার পার্শ্ববর্তী এলাকায় বিরাট এক জামাতসহ তবলীগী সফর করিলেন। তাঁহার ধারণায় মাতৃভূমির জনগণের জন্য দীনের দাওয়াতের চাইতে উত্তম আর কোন সওগাত ছিল না। ১৩৫৬ হিজরীর ১৩ই জমাদিউস্সানি হইতে ২০শে জমাদিউস্সানি পর্যন্ত এই সফর চলিল। শায়খুল হাদীস হ্যরত মাওলানা জাকারিয়া সাহেবেও এই সফরে শামিল ছিলেন।

হিজরী ৫৯ সনে সিদ্ধান্ত হইল, মেওয়াতের জামাতগুলিকে ব্যাপকভাবে সাহারানপুরে প্রেরণ করিতে হইবে। অন্ততঃ একটি জামাত সবসময়ই যাহাতে সাহারানপুরে অবস্থান করে, তার ব্যবস্থা হইল। দীর্ঘ এক বৎসরব্যাপী এইভাবে একটির পর একটি জামাত সাহারানপুর আসিয়া অবস্থান করিতে থাকিল। মদ্রাসার ইমারতেই এই সমস্ত জামাতের থাকিবার ব্যবস্থা হইত। এক বৎসর পর হিজরী ৬০ সনের মুহররম মাসে জামাতের অবস্থানের জন্য একটি পৃথক বাড়ী ভাড়া নেওয়া হইল। দীর্ঘ চার বৎসর যাবত এইভাবে বাড়ী ভাড়া করিয়া মেওয়াতের জামাতসমূহের অবস্থান এবং ব্যাপকভাবে আসা-যাওয়া চলিতে থাকিল।

সাহারানপুর এবং পার্শ্ববর্তী এলাকায় এলমে-দীনের চর্চা ব্যাপক ছিল। প্রথম প্রথম অশিক্ষিত মেওয়াতীদের জামাত সম্পর্কে সমালোচনা হইত। দীনি শিক্ষায় অপরিপক্ষ মেওয়াতের কৃষকশ্রেণীর লোকদের দেখিয়া অনেকেই আশ্চর্যাবিত

হইয়া পশ্চ উথাপন করিতেন যে, যে সব লোক নিজেরাই বেশি কিছু জানে না, দ্বীনি এলেম এবং আদব-কায়দা শিক্ষা করা যাহাদের নিজেদেরই প্রয়োজন রহিয়াছে, তাহারা কিভাবে অপর লোককে দ্বীনের দাওয়াত দিবে, তবলীগের দায়িত্ব পালন করিবে? হ্যরত মাওলানা এই ধরনের সমালোচনার জবাব দিতে গিয়া পরিষ্কার ভাষায় বলিয়া দিলেন যে, অপরকে দ্বীন শিক্ষা দেওয়া উহাদের কাজ নয়, ইহাদের মাকসুদ সম্পর্কে যেন কেহ ভুল ধারণা পোষণ না করেন। এক পত্রে তিনি উল্লেখ করেন- “মেওয়াতের এই সমস্ত লোককে যেন কেহ সংক্ষারক ভাবিয়া না বসেন। ইহাদের নিকট হইতে আপনারা শুধু শিক্ষা করুন, দ্বীনের খাতিরে, দ্বীনের কথা ছড়াইয়া দেওয়ার উদ্দেশ্যে কি করিয়া ঘরবাড়ী ছাড়িয়া বাহির হইতে হয়। এই একটি মাত্র বিষয় ব্যতীত অন্যান্য সকল বিষয়ে ইহাদিগকে আপনাদের মুখাপেক্ষী মনে করিবেন, শিক্ষা দিবেন। সাধারণতঃ দেখা যাইতেছে, এইসব শিক্ষার্থীকে সংক্ষারক মনে করিয়া উহাদের সম্পর্কে নানা প্রকার এ'ত্তেরাজ করা হইতেছে।”

মাওলানার এই স্পষ্ট ঘোষণার ফলে, যাহাদের মনে সন্দেহের উদ্দেক হইয়াছিল তাঁহারও ভুল বুঝিতে পারিলেন। এ'ত্তেরাজ না করিয়া জামাতের প্রতি সাহানুভূতিশীল হইয়া উঠিলেন।

### বাহিরের লোকদের আগমন

হিজরী ১৩৫৮-৫৯ সনে দাওয়াত ও তবলীগের এই নৃতন আন্দোলন সম্পর্কে কয়েকটি সাময়িক পত্রিকায় কিছু কিছু আলোচনা প্রকাশিত হয়। এই সম্মান্য একটু প্রচারের ফলেই আন্দোলনের মূল কেন্দ্রস্থল মেওয়াত এবং দিল্লীর বাহিরে ব্যাপক আলোচনা শুরু হয়। যে সমস্ত লোক তবলীগ এবং জাতির এসলাহু ও পুনর্জাগরণ সম্পর্কে ইতিপূর্বে চিন্তা-ভাবনা করিতেছিলেন বা প্রায় একই ধরনের কিছু কিছু কাজ শুরু করিয়া দিয়াছিলেন, সেই সব বিশিষ্ট দ্বীন-দরদী লোকজন চারিদিক হইতে আসিতে শুরু করিলেন। তাঁহারা হ্যরত মাওলানার সঙ্গে সাক্ষাৎ করিলেন, কর্মস্থল মেওয়াতে সফর করিলেন। বহিরাগত এই সমস্ত বিশিষ্ট লোকগণের মধ্যে লাখনৌর প্রখ্যাত দ্বীনি-শিক্ষা প্রতিষ্ঠান নাদওয়াতুল-উলামার কয়েকজন বিশিষ্ট অধ্যাপকও ছিলেন। তাঁহাদের প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা এবং শুভ প্রতিক্রিয়ার ফলে জ্ঞানী-গুণীগণের আরও অনেকেই আকৃষ্ট হইলেন। অনেক সচেতন লোকই প্রথম শুনিয়া অবাক হইলেন যে, এত বড় ব্যাপক একটি তাহুরিক এতদিন লোকচক্ষুর অন্তরালে বিস্তীর্ণ এক এলাকার জন জীবনে গভীর শিকড় বিস্তার করা সত্ত্বেও তাঁহারা এই সম্পর্কে কিছুই শুনিলেন না!

হ্যরত মাওলানা তাঁহার স্বভাবসূলভ বিষয় সহকারে প্রত্যেক নতুন আগন্তুককে প্রাণ খুলিয়া গ্রহণ করিতে লাগিলেন। ফলে আলেম-উলামা এবং জ্ঞানী-গুণী সমাজের লোকজন আরও অধিক পরিমাণে কাজের প্রতি আকৃষ্ট হইতে থাকিলেন। প্রত্যেক নৃতন আগন্তুকের প্রতি হ্যরত মাওলানা এমন সম্মান প্রদর্শন করিতেন যে, প্রথম সাক্ষাতের পর হইতেই অনেকে কাজে লাগিয়া যাইত, অন্ততঃ কাজের সঙ্গে একটা আঘিক সম্পর্ক গড়িয়া উঠিত।

### দিল্লীর কাজ

দিল্লীর কাজ সুসংহত করিবার উদ্দেশ্যে হ্যরত মাওলানা হাফেজ মুকবুল হাসান সাহেবকে শহরের সবগুলি জামাতের প্রধান পরিচালক আমীর নিযুক্ত করিলেন। হাফেজ সাহেবের কঠোর সাধনা এবং জনাব হাফেজ ফখরুদ্দিনের অক্সান্ত চেষ্টায় দিল্লীতে কাজ সুশৃঙ্খল ভিত্তির উপর গড়িয়া উঠিল। কর্মদের পরম্পরারে মধ্যে সংযোগ, কাজের শৃঙ্খলা বিধান ও পরম্পরার জানাজানি গভীর করিয়া তোলার উদ্দেশ্যে প্রতি বৃহস্পতিবার দিবাগত রাত্রে নিজামুদ্দিন রাত্রিবাসে এবং মাসের শেষ বৃহস্পতিবার দিন জামে মসজিদে সমবেত হইয়া প্রত্যেক জামাতের এক মাসের কাজের পূর্ণ প্রতিবেদন পেশ করিবার নিয়ম প্রবর্তিত হইল। জামে মসজিদের এই মাস শেষের সমাবেশে পরবর্তী কার্যক্রম সম্পর্কে পরামর্শ করিবারও ব্যবস্থা হইল। হ্যরত মাওলানা নিজে এই মাসিক সনাবেশে অত্যন্ত গুরুত্ব সহকারে যোগ দিতেন, অন্যান্য আলেম-বুর্জুর্গণকেও সমবেত করিবার আপ্রাণ চেষ্টা করিতেন। জুমার রাত্রি নিজামুদ্দিনে অতিবাহিত করিবার জন্য সকলকে তাকিদ করিয়া দাওয়াত দিতেন। যে সব লোক কয়েকবার নিজামুদ্দিনে আসিয়া কাটাইতেন তাঁহাদের মধ্যে এই কাজের প্রতি এক প্রকার রূহানী সম্পর্ক গড়িয়া উঠিত। সমবেত সকলেই রাত্রের খানা একত্রে বসিয়া থাইতেন। এশার নামাজের আগে ও পরে হ্যরত মাওলানা নিজে অত্যন্ত আবেগময় ভাষায় বয়ান রাখিতেন। সমবেত সকলকে এই কাজে মনে-প্রাণে যোগ দেওয়ার জন্য উৎসাহিত করিতেন, তাঁহার বক্তৃতা অনেক সময় ওজন্মনী হইয়া উঠিত। কখনও কখনও আবেগময়তায় ডুবিয়া যাইতেন। অনেক সময় সবার অলঙ্কৃত্যে রাত্রি গভীরতর হইয়া যাইত। ফজর বাদও অধিকাংশ সময় হ্যরত মাওলানা নিজেই বয়ান রাখিতেন। উপস্থিত উলামাগণের মধ্যে যাহার বর্ণনাভঙ্গী পছন্দ হইত এবং এই কাজের ব্যাখ্যা সম্পর্কে মানুষকে বুঝাইয়া বলিবার দক্ষতা সম্পর্কে যাহার প্রতি আস্থা জন্মিত-এই ধরনের কোন কোন লোককে দিয়াও তকরির করাইতেন। ফজরের নামাজে অনেক নব্য শিক্ষিত

এবং শহরের গণ্যমান্য ব্যক্তি, এমন কি সমাজের বিশিষ্ট কর্ণধারণ পর্যন্ত শামিল হইতেন। জামেয়া মিল্লিয়ার কিছু সংখ্যক সশ্বানীয় অধ্যাপক এবং ডক্টর জাকির হোসেন মরহুম প্রায় প্রত্যেক দিনই ফজরের জামাতে আসিয়া শামিল হইতেন এবং বয়ান শেষ হওয়ার পর ফিরিয়া যাইতেন। প্রতিদিন সকাল বেলার বয়ান, বিশেষতঃ জুমার রাত্রের হৃদয়গ্রাহী আলোচনা শ্ববণ করিয়া হাজেরীনদের মধ্যে নতুন প্রেরণার সৃষ্টি হইত, যুন্নত আত্মা যেন কোন এক পরশ পাথরের ছোঁয়ায় নতুনভাবে জাগিয়া উঠিত। ফলে প্রত্যেকেই এই সাংগৃহিক রাত্রি-যাপনের মধ্যে নতুন নতুন লোক নিয়া আসিবার চেষ্টা করিতেন, দিনে দিনে জমায়েতের কলেবর বৃদ্ধি হইতে থাকিত। যেই আসিতেন তাঁহার আত্মার জগতে এবং চিত্তাধারার দিগন্তে নতুন আলোক রেখার সূত্রপাত হইত, কাজের সঙ্গে স্বাভাবিকভাবেই সম্পর্ক স্থাপিত হইয়া যাইত।

### দিল্লীর ব্যবসায়ী মহলে সাড়া

দিল্লীর ব্যবসায়ী মুসলমান সম্প্রদায়ের একটি উল্লেখযোগ্য অংশ হ্যরত মাওলানার প্রতি গভীর শ্রদ্ধাপোষণ করিতেন। বয়োবৃদ্ধদের অনেকেই হ্যরত মাওলানার মরহুম পিতার আমল হইতেই এই খানানের প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছিলেন, হ্যরত মাওলানার সংস্পর্শে আসিবার ফলে সেই সম্পর্ক আরো গভীরতর হইয়াছিল। যুবকদের কেহ কেহ খানানীভাবেই সম্পর্কের উত্তরাধিকারী হইয়াছিলেন, অনেকেই উদ্যোগী হইয়া আসিয়া মাওলানার সঙ্গে সম্পর্ক গড়িয়া তুলিয়াছিলেন। মেওয়াতের বাহিরে যাহাদের ভাগ্যে মাওলানার প্রতি গভীর ভালবাসা, তাঁহার কাজের প্রতি সীমাহীন শ্রদ্ধা ও আনুগত্য প্রকাশ করিবার সৌভাগ্য হইয়াছে, তাঁহারা ছিলেন দিল্লীর এই ব্যবসায়ী সমাজ। মাওলানার ডাকে ইহারা সব সময়ই প্রাণ খুলিয়া সাড়া দিতেন। বিশেষতঃ জুমার রাত্রিতে ইহারা অবশ্যই নিজামুন্দিনে নিয়মিত মাহফিলে আসিয়া সমবেত হইতেন। অধিকাংশ সময় রাত্রি সেখানেই কাটাইতেন। মেওয়াতের এজতেমাণ্ডিতে ইহারা দলে দলে মোটর-লরীতে করিয়া শরীক হইতেন। দিল্লী হইতে খানা সঙ্গে নিয়া দূরাগত মুসলমানগণের আপ্যায়নের ব্যবস্থা করিতেন। মেওয়াতীদের সঙ্গে একত্রি হইয়া আশ পাশের আম-বস্তিরে গাশ্ত করিতে যাইতেন।

হ্যরত মাওলানাও দিল্লীতে ইহাদের সমস্ত ক্রিয়া-কর্মে শরীক হইতেন। তাঁহাদের সকল সুখ-দুঃখের সঙ্গী হইতেন। সুখে আনন্দিত হইতেন, দুঃখে ব্যথিত হইতেন। তাঁহার সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত প্রত্যেকটি পরিবারের বয়োকনিষ্ঠদের প্রতি পিতসুলভ মমতা পোষণ করিতেন। কিন্তু কোন অনুষ্ঠানে এমনকি ব্যক্তিগত

সাক্ষাতকারের সময়ও নিজের উদ্দেশ্যের কথা ভুলিতেন না। দাওয়াতের কাজ সমভাবেই চালাইয়া যাইতেন। তাঁহাদের ব্যক্তিগত, পারিবারিক এবং সামাজিক জীবনের সার্বিক এসলাহ করিবার আপ্রাণ চেষ্টা করিতেন। দীনের কাজে আস্তানিয়োগ করিবার পথ বাতাইতেন। বয়োবৃদ্ধগণ, বিশেষতঃ মোহতারম পিতা এবং বড় ভাইয়ের বন্ধুস্থানীয় লোকজনের সঙ্গে অত্যন্ত শ্রদ্ধার সঙ্গে মেলামিশা করিতেন। তাঁহাদের বিশেষ মর্যাদার প্রতি বিশেষভাবে খেয়াল রাখিতেন। কিন্তু দীনি কাজে কোন সময় কোন প্রকার গাফলতি হইয়া গেলে শক্ত তাকিদ করিতে ছাড়িতেন না, অসম্ভুষ্টি প্রকাশ করিতে কুর্সিত হইতেন না। কিন্তু হাজার রাগ করিবার পরও তাঁহাদের গভীর সম্পর্কের মধ্যে কখনও কোন ব্যত্যয় ঘটিতে দেখা যায় নাই।

তবলীগের কাজে নিয়মিত অংশগ্রহণ, আলেম-উলামাগণের সহিত উঠা-বসা ও নিয়মিত তবলীগের সফর, বিশেষতঃ হ্যরত মাওলানার সঙ্গে ব্যক্তিগত সম্পর্কের দ্বারা এই সমস্ত ব্যবসায়ী লোকের আখলাক-আদত, লেন-দেন এবং কাজ-কারবারে লক্ষণীয় পরিবর্তন সূচিত হয়। হ্যরত মাওলানা ঝুঁটিনাটি বিষয় খুব বেশি উত্থাপন করিতেন না। কিন্তু দীনের প্রতি মহৱত পয়দা হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে সকলের মধ্যেই দীনি লেবাস-পোশাক ও ভাবধারা আপনা-আপনিই ফুটিয়া উঠিত। দেখিতে দেখিতে এমন এক সময় আসিল, যখন দেখা গেল, যাহাদের মুখে দাঢ়ি ছিল না, আপনা-আপনিই তাঁহারা দাঢ়ি রাখিলেন। সব সময় যাহারা বিজাতীয় এবং বিলাসপূর্ণ পোশাকে অভ্যন্ত ছিলেন, তাঁহাদের লেবাস-পোশাক ইসলামী ছাঁচে পরিবর্তিত হইয়া যাইতে লাগিল। এক কথায় নিজেদের সমাজের মধ্যেও তাঁহারা অতি সহজেই একটা স্বতন্ত্র মর্যাদা ও সন্তায় প্রতিষ্ঠিত হইয়া গেলেন। এই সমস্ত লোককে দেখিয়া যে কেহ বলিয়া দিতে পারিত যে, ইহারা তবলীগের কাজে অংশ গ্রহণ করিয়া থাকেন। পরিবর্তন এমন এক পর্যায়ে গিয়া পৌছিল যে, এক সময় যাঁহারা কোন কর্মচারী নামাজে চলিয়া গেলে তা কারবারের পক্ষে ক্ষতিকর বলিয়া মনে করিতেন, তাঁহারা নিজেরাই দোকান-পাট ফেলিয়া তবলীগের জন্য বাহির হইয়া যাইতে শুরু করিলেন। গাঢ়ী ছাড়া যাঁহারা এক পা অংসের হইতেন না, সামান্য কিছু জিনিসপত্র হাতে নিয়া পথ চলিতে যাহাদের আস্তসম্মানে বাধিত, তাঁহারা বিছানাপত্র, ঘটিবাটি কাঁধে বহন করিয়া মাইলের পর মাইল পথ চলায় অবলীলাক্রমে অভ্যন্ত হইয়া পড়িলেন। গরীব জনগণের দ্বারে দ্বারে ঘুরিয়া বেড়ানো, মাটির বিছানায় শয়ন করা বা সঙ্গী-

সাথীদের যে কোন খেদমত করাকে তাঁহারাই অত্যন্ত গৌরবের কাজ বলিয়া মনে করিতে অভ্যন্ত হইয়া পড়িলেন। মনোভঙ্গী এবং পরিবেশের পরিবর্তনে ইহাদের জীবনে যে বৈপ্লবিক পরিবর্তন সৃষ্টি হইল, এমন ব্যাপক পরিবর্তনের নজীর সমকালের ইতিহাসে আর কোথাও খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না।

### সম্পদশালীদের ব্যাপারে মাওলানার উচ্চুল

দিল্লী এবং অন্যান্য এলাকার ধনিক সম্পদায়ের বহুলোক তবলীগী কাজের সুনাম শ্রবণ করিয়া এবং নিজেরা সরেজমিনে প্রত্যক্ষ করিয়া ঢাঁদা হিসাবে বিরাট অঙ্কের টাকা নিয়া হাজির হইতে শুরু করিলেন। কিন্তু টাকা-পয়সার ব্যাপারেও হ্যরত মাওলানার একটা কঠোর নীতি ছিল। তিনি কখনও টাকা-পয়সাকে জানের বদলা, সময়ের বা ব্যক্তির স্তুলভিয়েক্ষণ মনে করিতেন না। টাকা-পয়সাকে তিনি মানুষের হাতের ময়লা বলিয়া মনে করিতেন। তাঁহার নিকট সর্বাপেক্ষা মূল্যবান বস্তু ছিল মানুষ। তিনি সবসময় বলিতেন- ‘আমি তোমাদের টাকা-পয়সা চাই না, তোমাদিগকেই আমার প্রয়োজন।’ যেসব লোক নিজে আসিয়া সক্রিয়ভাবে কাজে শামিল হইতেন, মাওলানা শুধুমাত্র তাহাদেরই টাকা-পয়সা গ্রহণ করিতেন। তাঁহার মতে, আল্লাহর পথে দান করিবার ইহাই ছিল সহীহ পদ্ধতি। অন্যথ যুগের মুসলমানের মধ্যে দ্বীনের জন্য সম্পদ উৎসর্গ করিবার ব্যাপারে যাহাদের নাম মশহুর হইয়াছে, তাঁহারাও প্রথমে নিজেরা আসিয়া কাজে যোগ দিয়াছেন, প্রত্যেক কাজে সকলের আগে আগে রহিয়াছেন এবং প্রয়োজনের ক্ষেত্রে জানের সঙ্গে সঙ্গে মালও উৎসর্গ করিয়াছেন। নেপথ্যে থাকিয়া শুধু আর্থিক সাহায্য দ্বারা দ্বীনের কাজে সহযোগিতা করিবার নজীর ইসলামের সোনালী যুগে কোথাও খুঁজিয়া পাওয়া যায় না।

যে সমস্ত লোক দ্বীনের কাজে হ্যরত মাওলানার সঙ্গে থাকিয়া পূর্ণ উদ্যমে অংশগ্রহণ করিতেন এবং যাঁহাদের যেহন্ত’ মহবত এখলাসের ব্যাপারে মাওলানার পূর্ণ আস্থা জন্মিত, শুধুমাত্র তাঁহাদের দেওয়া টাকা-পয়সাই গ্রহণ করিতেন। একমাত্র তাহাদিগকেই দ্বীনের কাজে দৈহিক শ্রমের সঙ্গে সঙ্গে মালের কুরবানী দেওয়ার সৌভাগ্যে শরীক করিতেন। হ্যরত মাওলানার জান-নেছার সঙ্গীদের মধ্যে দিল্লীর সদর বাজারের হাজী নাহিম সাহেব বটমওয়ালা এবং বিশিষ্ট ব্যবসায়ী মুহম্মদ শফী কুরাইশীর ভাগেই এই সৌভাগ্য সর্বাপেক্ষা বেশি ঘটিয়াছিল। এই দুই মহৎপ্রাণ ব্যক্তির টাকা-পয়সা বা সামানাদি ব্যবহার করিবার

ব্যাপারে হ্যরত মাওলানার কোন দ্বিধা বা সংকোচ ছিল না। এছাড়াও আরও কতিপয় উৎসর্গীত্থান কর্মী এমন ছিলেন, যাঁহারা দ্বীনের এই কাজে প্রথমে জীবনের সকল আশা-আকাঙ্ক্ষা কুরবান করিয়া দিয়াছিলেন, যে কোন প্রয়োজনের সময় মাওলানা ইহাদের মাল-সামান ব্যবহারের ব্যাপারেও কোন দ্বিধা করিতেন না।

### মেওয়াতের জলসা

অধিকাংশ সময় মাসে একবার মেওয়াতের কোন না কোন এলাকায় তবলীগী এজতেমা হইত। নৃহ নামক স্থানে প্রতিষ্ঠিত মদ্রাসায় ও বৎসরে একবার জ্ঞাকজমকের সহিত সালানা জলসা অনুষ্ঠিত হইত। দিল্লীর তবলীগী জামাতসমূহ, ব্যবসায়ী সম্পদায়ের বিপুল সংখ্যক লোক, নিজামুদ্দিনের লোকজন, দেওবন্দ, সাহারানপুর, নদওয়া এবং দিল্লীর ফতেপুরী মদ্রাসার ছাত্র-শিক্ষকগণের মধ্য হইতে অনেকেই এই সমস্ত মাহফিল ও এজতেমায় শরীক হইতেন। হ্যরত মাওলানা জামাতের বিশিষ্ট সঙ্গী-সাথীগণকে সঙ্গে নিয়া প্রত্যেকটি সমাবেশে তশরিফ নিতেন। পথে পথেও তবলীগ সম্পর্কে দাওয়াত দিতে থাকিতেন, কাজের আদব এবং নিয়ম-পদ্ধতি সম্পর্কে অত্যন্ত তথ্যপূর্ণ আলোচনা করিতে করিতে চলিতেন। মোটরে বা রেলে যেসব লোক সঙ্গে চলিতেন, তাঁহারা সকলেই এই আলোচনার দ্বারা বিশেষভাবে উপকৃত হইতেন। নিজামুদ্দিন হইতে মেওয়াত পর্যন্ত এই সফরটিও একটি চলন্ত মাহফিলের কৃপ ধারণ করিত।

বস্তির লোকেরা হ্যরত মাওলানার আগমনবার্তা শুনিয়া দলে দলে বাহির হইয়া আসিত। গন্তব্য স্থানের অনেক দূরে আসিয়া মাওলানাকে ধিরিয়া ধরিত। মাওলানা এস্তেকবালুর জন্য আগত সকলের সঙ্গেই মোসাফাহ করিতেন। তারপর শিশু-যুবা-বৃক্ষ সকলে মিলিয়া জলসাগাহ পর্যন্ত তাঁহাকে নিয়া আসিত। গন্তব্যস্থলে আসিবার পর অগণিত মানুষ তাঁহাকে ধিরিয়া ফেলিত। হ্যরত মাওলানা এক এক করিয়া সকলের সহিত মোসাফাহ এবং কাহারও কাহারও সহিত মোয়ানাকা করিতেন, কাহারো মাথায় হাত রাখিয়া কুশল জিজ্ঞাসা করিতেন এবং শেষ পর্যন্ত তাহাদের মধ্যে বিসিয়াই কথাবার্তা শুরু করিতেন।

জলসা বা এজতেমার সময়ে হ্যরত মাওলানা সবসময় গরীব মেওয়াতীদের মধ্যে অবস্থান করিতেন। রাতে অধিকাংশ সময় মসজিদের হজরায় অথবা

ছেহেনে শয়ন করিতেন। সারাদিন এবং রাত্রের অধিকাংশ প্রহর সাধারণ মানুষের সঙ্গে বিভিন্ন বিষয়ে আলাপ-আলোচনার মধ্যে কাটাইয়া দিতেন। মেওয়াতের এলাকায় পৌছিবার সঙ্গে সঙ্গেই হ্যরত মাওলানার অস্তরে যেন কি এক নৃতন উদ্যম সৃষ্টি হইত, এক অপার্থিব আনন্দে চিত ভরিয়া উঠিত। যবান হইতে দ্বীনের কথা, এলেম ও মারেফাতের কথা উপরিত ফোয়ারার ন্যায় প্রবাহিত হইতে থাকিত। মেওয়াতী জনগণ হ্যত সব কথা বুঝিত না, কিন্তু অত্যন্ত প্রভাবাবিত হইত। এই সমস্ত সফরে মাওলানা খুব কম সময়ই চুপচাপ থাকিতেন, আরামও করিতেন নামে মাত্র। ফলে অধিকাংশ সময় মেওয়াত হইতে ফিরিয়া তিনি অত্যন্ত ক্লান্ত হইয়া পড়িতেন, গলার আওয়াজ বসিয়া যাইত, অনেক সময় গায়ে জুর নিয়া দিল্লী পৌছিতেন।

এই সমস্ত এজতেমাণ্ডলিতে এমন এক ঝুহানী পরিবেশ সৃষ্টি হইত যে, কঠিন হইতে কঠিনতর অন্তরিবিশিষ্ট মানুষেরাও হৃদয়-মনে নূরানী তাসির অনুভব করিত; মন নরম হইয়া যাইত। আল্লাহর জিকিরে চারিদিক মুখরিত হইয়া উঠিত। মসজিদগুলি আল্লাহ ওয়ালাদের সমাবেশে আবাদ হইয়া যাইত। একটু সামান্য দেরী হইলেই মসজিদে স্থান পাওয়া কঠিন হইয়া পড়িত। অলিগলিতে পর্যন্ত নামাজীদের কাতার বসিয়া যাইত। শেষরাত্রে দিকে দেখা যাইত, কঠসহিষ্ণু মেওয়াতী আল্লাহর বান্দারা মসজিদের ছেহেনে গাছের নিচে কঠিন শীতের সময়ও সামান্য সূতীর চাদর মুড়ি দিয়া খোলা আকাশের নীচে ইতস্ততঃ ছড়াইয়া রহিয়াছে। শীতের দিনেও বৃষ্টির মধ্যে শিশিরের ফোটার ভিজা কাপড়ে অসীম ধৈর্যের সঙ্গে বসিয়া বসিয়া উলামাদের ওয়াজ-নসিহত শ্রবণ করিতেছে। কোন চাঞ্চল্য বা অধৈর্যের কোন লক্ষণ কোথা ও দেখা যাইত না।

এই সমস্ত সভা-সমাবেশের কার্যক্রমের মধ্যে ওয়াজ-নসিহতের ভূমিকা ছিল গৌণ। আসল উদ্দেশ্য হইত নৃতন নৃতন জামাত তৈয়ারী করিয়া বাহিরে প্রেরণ করিবার বিরামহীন প্রচেষ্টা। এক একটি সভা হইতে কতকগুলি জামাত ইউপি'র বিভিন্ন-এলাকা সফর করিবার জন্য তৈয়ারী হইল, কতজন লোক কি পরিমাণ সময় দেওয়ার জন্য প্রস্তুত হইল- এই হিসাবই ছিল সভার কামিয়াবীর মাপকাঠি। হ্যরত মাওলানা এই ব্যাপারেই ক্রমাগত উৎসাহ এবং তাকিদ দিতে থাকিতেন। মাঝে মাঝে খবর নিতেন, তাহার মূল উদ্দেশ্যের পথে সভা কতটুকু অগ্রসর হইতেছে। মেওয়াত এবং নিজামুদ্দিনের দক্ষ মোবাল্লেগগণ উলামা এবং প্রত্যেক গোত্রের মাতব্বর ও মিয়াজীদিগকে পৃথক পৃথকভাবে একত্রিত করিয়া

নৃতন নৃতন জামাত তৈয়ারী করিবার উদ্দেশ্যে স্ব-স্ব প্রভাব বিত্তার করিবার জন্য উদ্বৃদ্ধ করিতেন। জামাত তৈয়ারী সম্পর্কে যে পর্যন্ত পূর্ণ এত্মিনান না হইত সেই পর্যন্ত কর্মীদের পক্ষে স্বষ্টির নিঃশ্বাস নেওয়া কিংবা খানাপিনা করা কঠিন হইয়া পড়িত। হ্যরত মাওলানা যে পর্যন্ত না জামাতের সংখ্যা দেখিয়া পূর্ণ তৎপুরুষ হইতেন, সেই পর্যন্ত নিজামুদ্দিন ফিরিয়া আসিবার নাম করিতেন না। পরিপূর্ণরূপে তৎপুরুষ হওয়ার পরই দিল্লী ফিরিয়া আসিবার প্রস্তুতি নিতেন। মাওলানার নিজস্ব মাপকাঠিতে জলসা সফল হইয়া যাওয়ার পর আর কাহারো আবদার বা দাওয়াত-জিয়াফতের পীড়া পিড়িতেও মাওলানাকে সেখানে আটকাইয়া রাখা সত্ত্বপর হইত না।

কোথাও এজতেমার ব্যবস্থা হইলে নিজামুদ্দিন হইতে আগেভাগে এক দল মোবাল্লেগ গিয়া সেখানকার আশ-পাশের এলাকায় ব্যাপক গাশ্চত করিতেন, সভায় যোগদান করিয়া উলামাদের ওয়াজ-নসিহত দ্বারা ফায়দা হাসিল করিবার জন্য লোকদিগকে উৎসাহিত করিতেন। জলসার কাজ শেষ হইয়া যাওয়ার পরও মোবাল্লেগগণ নতুন যাঁহারা কাজের জন্য উদ্বৃদ্ধ হইতেন তাঁহাদের মধ্যে কিছু কাজ করিবার জন্য কয়েকদিন থাকিয়া যাইতেন। সভার দ্বারা যে পরিবেশ সৃষ্টি হইত তার পরিপূর্ণ সম্বৃদ্ধার করিবার জন্য অতিরিক্ত কয়েকদিন মেহনত করিয়া কাজ সুসংহত করিয়া আসিতেন।

হ্যরত মাওলানা যতদিন অবস্থান করিতেন, ততদিন মেওয়াতের লোকেরা দলে দলে আসিয়া তাঁহার নিকট বায়আত হইত। মুরীদ করিবার সময় তিনি নৃতন আগস্তুকদের সম্মুখে তকরির করিতেন, তাঁহার কাজ উত্তমরূপে বুরাইয়া দিতেন এবং মনে-প্রাণে এই কাজে আত্মনিয়োগ করিবার জন্য অদীকার করাইতেন। এই সমস্ত মুরীদের প্রত্যেকটি লোকই তবলীগ এবং দ্বীনের জন্য সর্বপ্রকার কুরবানী করিবার ময়দামে এক একজন নতুন সিপাহীর ভূমিকা পালন করিতেন।

প্রতিটি জলসাগাহের আশপাশের লোকেরা বিপুল পরিমাণ বহিরাগত মেহমান এবং মেওয়াতের হাজার হাজার লোককে কয়েক বেলা আহার দিতেন। দিল খুলিয়া মেহমানদারী করিতেন। এতকিছু করিবার পরও আক্ষেপ করিতেন যে, এতটুকু যত্ন করিবার দরকার ছিল, তা করা হইল না। এজতেমাণ্ডলির সময় মেওয়াতের গরীব জনগণ যে মেহমানদারী দেখাইতেন, তাহাতে আরবের ঐতিহ্যবাহী মেহমানদারীর কথা স্মরণ হইয়া যাইত।

মেওয়াতবাসীদের মধ্যে আলেম-উলামা এমনকি সাধারণ মুসলমানদের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের এমন অভ্যাস উঠিয়াছিল এবং এমনভাবে তাহাদের মন-

মানসিকতা গঠন করা হইয়াছিল যে, বাহির হইতে আগত প্রত্যেকটি লোককে তাহারা পীর-মুরশিদের ন্যায় জ্ঞান করিত, তবলীগের কাজে যাহারা আসিতেন, মেওয়াতবাসীণ ইহাদের প্রত্যেককেই দ্বিনের ক্ষেত্রে তাঁহাদের প্রতি এহসানকারী বন্ধু বলিয়া গ্রহণ করিত। আচার-ব্যবহারের মাধ্যমে তাঁহারা প্রকাশ করিত যে, এই সমস্ত আগন্তুকদের অনুগ্রহেই যেন তাঁহারা দ্বিনারীর অমূল্য রহস্য লাভ করিতে সমর্থ হইয়াছে। এই সমস্ত গরীব মেওয়াতীদের বিনয়-ন্যন্ত্র ব্যবহার, দ্বিনের প্রতি আকর্ষণ, ইবাদত-বন্দেগী, রাত্রি জাগরণ, মাওলার দরবারে আহজারী এবং দ্বীন হস্তিল করিবার সীমাহীন আগ্রহ দেখিয়া কঠিন হৃদয়ের লোকদের মধ্যেও বিরাট প্রভাব বিস্তার করিত। অনেক বিশিষ্ট লোকও ইহাদের মোকাবেলায় নিজদিগকে ক্ষুদ্র ভাবিয়া ফিরিতেন। নিজের দৈনন্দিন জীবন এবং আমল-আখলাকের প্রতি ঘৃণা সৃষ্টি হইত। ইহাদের তুলনায় নিজেকে অত্যন্ত কালিমালিণ পাপী বলিয়া অনুভূত হইত।

একবার হ্যরত মাওলানা মেওয়াতের একটি জলসা হইতে ফিরিয়া আসা জনৈক বিশিষ্ট লোককে জিজ্ঞাসা করিলেন— বল! জলসায় শরীক হওয়ার পর তোমার মনে কি কোন প্রভাব পড়িয়াছে, বা নিজের অবস্থা সম্পর্কে কি আঙ্কেপ হইতেছে?

তদ্দুলোক জবাব দিলেন— হ্যরত! যা দেখিয়া আসিলাম, তারপর তো নিজেকে আর মুসলমান বলিয়াই মনে হয় না।

### নৃহ-এর সম্মেলন

১৩৬০ হিজরীর ৮,৯ ও ১০ই যিলকৃদ মোতাবেক ১৯৪১ সনের ২৮,২৯ ও ৩০শে নভেম্বর তারিখে গোরগাঁও জেলার নৃহ নামক স্থানে একটি তবলীগী এজতেমার আয়োজন করা হইল। শ্রবণকালের মধ্যে মেওয়াত এলাকায় এতবড় জনসমাগম আর কখনও হয় নাই। ত্রিশ-চল্লিশ কোশ হইতে স্ব স্ব খাবার এবং ব্যবহারের ছামান কাঁধে বহন করিয়া হাজার হাজার লোক পায়ে ইঁটিয়া এই মহাসম্মেলনে যোগদান করিয়া ছিলেন। মেওয়াতের বাহির হইতে সহস্রাধিক বিশিষ্ট মেহমানই শুধু সভায় হাজির হইয়াছিলেন। এই সমস্ত মেহমানের জন্য মদ্রাসার ইমারতে থাকা এবং খাওয়ার পরিপূর্ণ ব্যবস্থা করা হইয়াছিল।

এই বিশাল সমাবেশে সবিস্তৃত ছায়িয়ানার নীচেই জুমার নামাজের ব্যবস্থা করা হয়। হ্যরত মাওলানা হোসাইন আহমদ মাদানী (রাহঃ) জুমার খুঁতো দেন-

এবং নামাজে ইমামতি করেন। প্রত্যেকটি মসজিদে জুমার নামাজের ব্যবস্থা করিবার পরও এই খোলা ময়দানে অনুষ্ঠিত জামাতের দরুন, দূর দূর পর্যন্ত রাস্তাঘাট এমনকি বাড়ীর ছাদ পর্যন্ত নামাজীদের কাতারে পরিপূর্ণ হইয়া গিয়াছিল।

জুমা নামাজের পর জলসা শুরু করা হইল। এতবড় মহাসম্মেলনের এন্তেজাম করিবার জন্য কোন অভ্যর্থনা কমিটি, কোন স্বেচ্ছাসেবক বাহিনী এমনকি সভা পরিচালনার জন্য সভা পত্রিও ব্যবস্থা ছিল না। কিন্তু হ্যরত মাওলানার নিরব কর্মীবাহিনী প্রত্যেকটি কাজ এমন সুষ্ঠুভাবে আঞ্চাম দিতেছিলেন যে, কোথাও কোন অব্যবস্থা বা বিশৃঙ্খলা এমনকি সামান্য একটু শব্দও হওয়ার জো ছিল না। সম্মেলনে অনেক বিশিষ্ট লোকসহ দিল্লী হইতে আগত বহুলোক শরীক ছিলেন। খান বাহাদুর হাজী রশীদ আহমদ, হাজী ওয়াজিহ উদ্দীন, মুহম্মদ শফী কুরাইশী প্রমুখ দিল্লীর প্রখ্যাত ব্যবসায়ীগণের একটি দল নিজেদের গাড়ী নিয়া আসিয়াছিলেন। বিশিষ্ট মেহমানগণের আনা-নেওয়ার দায়িত্ব অনেকাংশে তাঁহারা স্বেচ্ছায় নিজেরা গ্রহণ করিয়াছিলেন।

সম্মেলনে অপূর্ব এন্তেজাম দেখিয়া হ্যরত মাওলানা মুফতী কেফায়েতুল্লাহ (রাহঃ) মন্তব্য করিয়াছিলেন যে, “বিগত পঁয়ত্রিশ বৎসর যাৰৎ আমি অগণিত রাজনৈতিক ও ধর্মীয় সভা-সমাবেশে যোগদান করিতেছি, কিন্তু এই জলসার ন্যায় এমন অপূর্ব এন্তেজাম, এমন বরকতপূর্ণ পরিবেশ এবং এমন হৃদয়গ্রাহী দৃশ্য আৱ কখনও আমার দৃষ্টিগোচর হয় নাই।”

সম্মেলনের প্রধান বৈশিষ্ট্য ছিল, সমবেত জনমণ্ডলীর এই বিরাট জমায়েত যেন একটি অস্থায়ী খানকায় রূপান্তরিত হইয়া গিয়াছিল। দিনের বেলায় যাহারা সৈনিকের মত এন্তেজামের কাজে নিয়োজিত থাকিতেন, রাত্রের বেলায় ইহারাই এক একজন মরমী ইবাদত-গোয়ারে পরিণত হইয়া যাইতেন। রাত্রের বেলায় যাঁহারা মাওলার দরবারে সেজদারত অবস্থায় চোখের পানিতে জমিন ডিজাইতেন, দিবসের আলো ফুটিয়া উঠিবার সঙ্গে সঙ্গেই তাঁহারা এক একজন দক্ষ খাদমে রূপান্তরিত হইয়া যাইতেন। হ্যরত মাওলানা যে দাওয়াতের কাজ শুরু করিয়া ছিলেন, তার উদ্দেশ্যেও ছিল এই দুইটি চরিত্রের সুসময় এবং পরিপূর্ণ সংযোগ সাধন।

নিয়মিত জলসা চলিবার ফাঁকে ফাঁকে এবং জলসাগার বাহিরে উঠিতে-বসিতে হ্যরত মাওলানা তাঁহার নিজের কথা বলিতে থাকিতেন। প্রত্যেক

নামাজের পর যে দোয়া হইত, মাওলানার মর্মস্পর্শি সেই দোয়ার ভাষাও এক একটি বক্ত্বার কাজ করিত।

### বাহিরের দিকে

মেওয়াত এবং দিল্লীর কাজ একটি নির্দিষ্ট সীমায় পৌছিবার পর মেওয়াতের কৃষক, দিল্লীর ব্যবসায়ী সপ্তদিয় এবং বিভিন্ন মাদ্রাসার ছাত্র-শিক্ষকগণের সমবয়ে গঠিত একটির পর একটি জামাত যুক্তপ্রদেশ ও পাঞ্জাবের বিভিন্ন এলাকায় ব্যাপকভাবে ছড়াইয়া পড়িতে লাগিল। একটি পরিকল্পনা মোতাবেক আলীগড়, আধা, বুলন্দ শহর মিরাট, পানিপথ, শোনিপথ, কর্ণাল, ঝুতক প্রভৃতি এলাকায় ব্যাপক সফরের অন্তেজাম করা হইল। কোন কোন এলাকায় জামাত একাকীবারও ঘুরিয়া আসিল। সফরের ফলে প্রত্যেক এলাকায় নতুন নতুন স্থানীয় জামাত তৈয়ারী হইল এবং প্রত্যেক এলাকা হইতেই কিছু লোক নিয়মিত নিজামুদ্দিনে আসিতে শুরু করিলেন। করাচীর হাজী আব্দুল জব্বার এবং এম. জে এণ্ড জি ফজল এলাহী কোম্পানীর মালিক হাজী আব্দুস সাত্তার তবলীগের সুনাম এবং হ্যরত মাওলানার বৈপ্লবিক কর্মধারার কথা শুনিয়া দিল্লীতে আসিয়া কাজের সংগে সংযুক্ত হইয়াছিলেন। তাহাদের উদ্যোগে একটি জামাত হিজরী ৬২ সনের সফর মাস মোতাবেক ১৪৩ খৃষ্টাব্দের ফেব্রুয়ারী মাসে এবং অন্য আর একটি জামাত এপ্রিল মাসে মাওলানা সৈয়দ রেজা হাসান সাহেবের নেতৃত্বে করাচী রওয়ানা হইয়া গেল। এই জামাতের প্রচেষ্টাতেই করাচীর বিভিন্ন মহল্যায় এবং সিন্ধু প্রদেশের কয়েকটি স্থানে কাজ শুরু হইল।

উপকূলীয় শহরগুলিতে ব্যাপকভাবে কাজ শুরু করিবার ব্যাপারে হ্যরত মাওলানার আন্তরিক আগ্রহ ছিল দীর্ঘ দিনের। কেননা, আরব সাগরের তীরবর্তী বিভিন্ন বন্দরগুলিতে বিপুল সংখ্যক আরব নানা কাজে যাতায়াত করিত। অনেকে এই সমস্ত শহরে স্থায়ীভাবে বসবাসও করিত। মাওলানার আশা ছিল, বন্দরগুলিতে ব্যাপকভাবে কাজ শুরু হইলে তা বহিরাগত লোকদের মধ্যে অতি সহজে বিস্তারলাভ করিবে এবং এইভাবে তবলীগের দাওয়াত দেশ হইতে দেশান্তরে বিশেষতঃ আরব দেশগুলিতে ছড়াইয়া পড়িতে সহায়ক হইবে।

### লাখনৌ সফর

হিজরী ৫৯ সনের শুরুর দিক হইতেই লাখনৌর নাদওয়াতুল উলামার ছাত্র ও শিক্ষকগণ হ্যরত মাওলানার উসুল অবলম্বন করিয়া শহর এবং আশ পাশের এলাকায় কিছু কিছু কাজ করিতে শুরু করিয়াছিলেন। ছুটির সময় এবং বিভিন্ন

জলসা-এজতেমা উপলক্ষে এখানকার কিছু লোক হ্যরত মাওলানার খেদমতে নিয়মিত যাইয়া হাজিরাও দিতেন। ফলে হ্যরত মাওলানা ব্যক্তিগতভাবে লাখনৌর জামাতের প্রতি বিশেষভাবে আকৃষ্ট হইয়াছিলেন। এই জামাতের প্রত্যেকটি কার্যবিবরণী অত্যন্ত অগ্রহ সহকারে প্রবণ করিতেন এবং জামাতের লোকজনের প্রতি বিশেষ মেহের দৃষ্টি রাখিতেন।

হিজরী ৬২ সনের রজব মাসে হ্যরত মাওলানা লাখনৌ সফরের দাওয়াত রাখিলেন। তাহার আগমনের এক সপ্তাহ আগেই মেওয়াতের প্রবীণ কর্মবৃন্দ এবং দিল্লীর ব্যবসায়ীদের সমবয়ে গঠিত ত্রিশ-চল্লিশ জনের একটি জামাত লাখনৌ পৌছিয়া কাজ শুরু করিলেন। নাদওয়াতুল উলামার ইমারাতেই ইহাদের অবস্থানের ব্যবস্থা করা হইল। এই জামাত আসরের নামাজের পর দারুল উলুম হইতে বাহির হইয়া মাগরেব বাদ কোন একটি মহল্যায় কাজ করিতেন। এশার পর কোন এক মসজিদে কিছুক্ষণ বয়ান রাখিয়া নতুন জামাত তৈরী করিতেন এবং জামাতকে কাজের নির্দেশ দিয়া বাসস্থানে ফিরিয়া আসিতেন। ফিরিয়া আসিতে আসিতেই রাত বারটা-একটা বাজিয়া যাইত। ফজরের পরই তবলীগী জামাতের অন্যতম প্রধান কার্যক্রম তালীমের কাজ শুরু হইয়া যাইত। তালীমের মধ্যে কোরআনের তাজবিদ এবং মাখরাজ শুন্দ করিয়া পড়ার অভ্যাস করিবার জন্য কিছু সময়, কিছু সময় জরুরী মাসআলা-মাসায়েল আয়ত্ত করিবার জন্য এবং কিছু সময় সাহাবায়ে-কেরামের জীবন কথা এবং জেহাদে আয়ত্যাগের কাহিনী শ্রবণে, অবশিষ্ট কিছু সময় তবলীগের নিয়ম-পদ্ধতি ও মূলনীতি শিক্ষার মধ্যে ব্যয়ীত হইত। সব কাজকর্ম শেষ হওয়ার পরই খান ও বিশ্বামের সময় আসিত। আসরের নামাজের পর পুনরায় গাশতের কাজ শুরু হইত।

জুলাই মাসের ১৮ তারিখ হ্যরত মাওলানা নিজে হাফেজ ফখরুদ্দিন, মাওলানা এহতেশামুল হাসান, জনাবা মুহম্মদ শফী কুরাইশী এবং হাজী নাহিম সাহেবানকে সঙ্গে নিয়া লাখনৌ পৌছিলেন। মতিমহলের পুলের সন্নিকটবর্তী ময়দানে নফল নামাজ পড়িয়া দীর্ঘ সময় পর্যন্ত দোয়া করিলেন।

দারুল-উলুম-নাদওয়াতুল উলামায় পৌছিয়া সর্বপ্রথম মসজিদে চলিয়া গেলেন। সেখানে জামাতের লোকেরা তখন বিভিন্ন দলে বিভক্ত হইয়া তালীমের কাজে লিঙ্গ ছিলেন। হ্যরত মাওলানার প্রতি সীমাহীন ভক্তিশূদ্ধ থাকা সত্ত্বেও কোন একজন লোকও তালীম ছাড়িয়া উঠিয়া আসিলেন না, শৃঙ্খলাবদ্ধভাবে নিজ নিজ কাজে লিঙ্গ রহিলেন। মাওলানা একবার সকলের প্রতি মেহমাথা দৃষ্টি

বুলাইয়া জামাতের আমীর হাফেজ মুকবুল হাসান সাহেবের সহিত মোসাফাহ করিলেন এবং সামান্য কিছুক্ষণ কথাবার্তা বলিলেন।

হ্যরত মাওলানা সৈয়দ সোলায়মান নদভী একদিন আগেই পৌছিয়াছিলেন এবং হ্যরত মাওলানার সঙ্গেই তাঁহার থাকিবার ব্যবস্থা হইয়াছিল। ইতিপূর্বে থানাভবন রেলস্টেশন এবং সেখান হইতে কান্দালা পর্যন্ত যাওয়ার পথে মাওলানার সহিত কয়েক ঘন্টার জন্য তাঁহার সাক্ষাতকার হইয়াছিল এবং এই অবসরে তবলীগের কাজ সম্পর্কে কিছু মতবিনিময়ের সুযোগ ঘটিয়াছিল। লাখনৌর ফাটক হাবসীখান নামক স্থানে অনুষ্ঠিত এক সমাবেশে মাওলানা নদভী দীর্ঘ বক্তৃতায় তবলীগের দাওয়াত সম্পর্কে তথ্যপূর্ণ ভাষণদান করিয়াছিলেন। এই সফরে আট-নয় দিন উভয়ে এক সঙ্গে থাকার সুযোগ হয়।

দ্বিতীয় দিন শায়খুল হাদীস মাওলানা জাকারিয়া সাহেব মাওলানা মনযুর নোমানী ও মাওলানা আব্দুল হক মদনী এবং মাজাহেরুল উলুম মদ্রাসার কতিপয় শিক্ষক আসিয়া পৌছেন।

লাখনৌতে অবস্থানের সময় পর পর তিনিদিন চৌধুরী নায়মুল্লাহ সাহেবের বাড়িতে বরং দুইদিন শায়খ ইকবাল আলী সাহেবের বাসভবনে আসর বাদ বিশিষ্ট লোকদের বৈঠক হয়। এই বৈঠকগুলিতে হ্যরত মাওলানা দাওয়াত ও তবলীগের বিস্তারিত ব্যাখ্যা প্রদান করিয়া অত্যন্ত তথ্যপূর্ণ ভাষণ দেন। এতদ্ব্যতীত প্রতিদিন সকাল হইতে জোহর পর্যন্ত যে সমস্ত লোক আসিয়া সমবেত হইতেন, তাঁহাদের সকলের সহিতই হ্যরত মাওলানা বিরামহীনভাবে তথ্যপূর্ণ আলোচনা করিতেন। জোহরের পর হইতে আসর পর্যন্ত দারুল-উলুমের মসজিদে সাধারণ সভার কাজ শুরু হইত। হ্যরত মাওলানা সবগুলি মাহফিলেই তাৎপর্যপূর্ণ বয়ান দিতেন। তাঁহার প্রত্যেকটি ভাষণই এলেম ও মারেফাতের তত্ত্ব ও তথ্যে ভরপুর থাকিত।

লাখনৌতে অবস্থানের সময় মাওলানা প্রথ্যাত প্রবীণ আলেম হ্যরত মাওলানা আব্দুস শাকুর সাহেবের সঙ্গে নিজে গিয়া সাক্ষাৎ করেন। ঐতিহ্যবাহী ফিরিসমহল পরিবারের মাওলানা কৃতুব মিয়া সাহেব সাক্ষাৎ করিতে আসেন। হ্যরত মাওলানা সৌজন্য সাক্ষাতকারের উদ্দেশ্যে এল্মে-বীনের প্রাচীন তীর্থভূমি ফিরিসমহলে তশ্শরিফ নিয়া যান। পথিমধ্যে কিছুক্ষণের জন্য “এদারায়ে তালীমাত্তে ইসলামের” কার্যালয়েও কিছু সময় কাটান।

শেষদিন ছিল জুমাবার। এইদিন হ্যরত মাওলানা লাখনৌতে অত্যন্ত কর্মব্যস্ত দিন অতিবাহিত করেন। সকালে ছাত্র সংগঠন জমিয়াতুল এসলাহ কর্তৃক

আয়োজিত এক সংক্ষিপ্ত অনুষ্ঠানে যোগদান করিবার পর আমিরদৌলা ইসলামিয়া কলেজে তশ্শরিফ নিয়া যান। এখানে পূর্ব হইতেই অগণিত জনতা তাঁহার আগমনের অপেক্ষা করিতেছিল। মাওলানা সৈয়দ সোলায়মান নদভীর গুরুত্বপূর্ণ ভাষণের পর হ্যরত মাওলানা অত্যন্ত হৃদয়গ্রাহী বয়ান রাখেন।

এই অনুষ্ঠান হইতে সোজা মাঝ-ভাগের করবারওয়ালা মসজিদে জুমার নামাজ পড়িতে যান। নামাজের পর এইখানে ওয়াজ শুরু হয়। পর পর কয়েজন বক্তা মজলিসের লোকজনকে দিল্লীর জামাতের সহিত কানপুর যাওয়ার জন্য উৎসাহিত করিতে থাকেন। মাওলানা মসজিদের ভিতরভাগেই উপবিষ্ট ছিলেন। দেখিতে পাইলেন, এত বক্তৃতার পরও কোন একটি লোকও সময় দেওয়ার জন্য তৈরী হইতেছে না। এই অবস্থা দেখিয়া মাওলানা যেন অস্থির হইয়া পড়িলেন। দীনের এই দাওয়াত-মাওলানার ধারণায় যা ছিল বর্তমান ফেনার যুগে দ্বীন শিক্ষা করিবার একমাত্র নির্ভরযোগ্য মাধ্যম। সেই তবলীগের জন্য সময় দেওয়ার ব্যাপারে মজলিসে উপস্থিত লোকদের এই নিরুত্তাপ-অনীহার দৃশ্য দেখিয়া তাঁহার অন্তর বেকারার হইয়া পড়িল। উঠিয়া গিয়া নিজ হাতে মসজিদের সবগুলি দরজা বন্ধ করিয়া দিলেন এবং সভার মধ্যস্থলে দাঁড়াইয়া কাজে যোগ দেওয়ার জন্য লোকজনকে অনুরোধ করিত শুরু করিলেন। দুই-একজনকে দাঁড় করাইয়া জিজ্ঞাসা করিতে লাগিলেন যে,-“আপনার কি অসুবিধা? ঘর-সংসার এবং রোজী-রোজগারের কাজে সময় দেওয়ার ব্যাপারে তো আপনাদের কোন আলস্য দেখা যায় না, আল্লাহর পথে সামান্য সময় ব্যয় করিবার ব্যাপারে এত উপেক্ষা প্রদর্শনের কারণ কি?” এই সময় মাওলানার সারাসভা যেন আস্থাময় হইয়া কথা বলিতেছিল। হাজী ওয়ালী মুহম্মদ নামক একব্যক্তি অর্শরোগে কাতর হইয়া অত্যন্ত দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিলেন। মাওলানা তাঁহার প্রতি ইশারা করিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন- আপনার কি অসুবিধা, আপনি রাজী হইতেছেন না কেন? হাজী সাহেব নিবেদন করিলেন- হ্যরত! আমি তো মরিতে বসিয়াছি, আমার পক্ষে বাহির হওয়া সম্ভব হইবে কিরূপে?

মাওলানা জবাব দিলেন, মরিতেই যদি হয় তবে কানপুর যাইয়াই মরুন না কেন? এই কথা বলার পর তিনি সম্ভত হইলেন। আল্লাহর মেহেরবানীতে সহী-সালামতেই তাঁহার সফর কাটিয়া গেল। এছাড়া মাওলানার উপর্যুপরি তাঁকিদের পরও আট-দশজন রাজী হইলেন। পরবর্তী যুগে এই সমস্ত লোক অবশ্য অত্যন্ত উৎসাহী কর্মীতে পরিণত হইয়াছিলেন।

রাত্রের গাড়ীতে শায়খুল হাদীস মাওলানা জাকারিয়া সাহেব, হফেজ ফখরুদ্দিন সাহেব এবং আরও কতিপয় সঙ্গীসহ হ্যরত মাওলানা রায় বেরিলীর উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইয়া গেলেন। সূই নদীর তীরে হ্যরত আদম বিনোৱীর খলীফা হ্যরত সৈয়দ এলমুজ্বাহ কর্তৃক আবাদকৃত একটি ক্ষুদ্র জনপদ ছিল তাঁহার গন্তব্যস্থল। এই খান্দানেই উপমহাদেশের লৌহ মানব হ্যরত সৈয়দ আহমদ শহীদ জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। কষ্টদায়ক সফর এবং সারারাত্রি জাগরণের সকল ক্লান্তি ভুলিয়া গিয়া হ্যরত মাওলানা গন্তব্যস্থলে পৌছার সঙ্গে সঙ্গেই ঐতিহ্যবান এই খান্দানের লোকজনের সম্মুখে ধীনের দাওয়াত পেশ করিতে লাগিয়া গেলেন। যাহাদের ধর্মণীতে আল্লাহর রসূলের পবিত্র রক্তের উত্তরাধিকার রহিয়াছে ধীনের কাজের সহিত তাহাদের আত্মার সম্পর্ক এবং তাহাদের দ্বারা ধীনি কাজের মধ্যে যে বরকত হইতে পারে সেই সম্পর্কে অত্যন্ত তাৎপর্যপূর্ণ একটি ভাষণদান করেন। মাওলানা অত্যন্ত স্পষ্ট ভাষায় উল্লেখ করেন যে, সৈয়দ খান্দানের লোকেরা যদি ধীনের কাজ ছাড়িয়া অন্য কাজে আত্মনিয়োগ করেন তবে সেই কাজে তাঁহাদের মধ্যে প্রকৃত বরকত বা শান্তি নসীব হইবে না। অপরপক্ষে তাঁহাদের দ্বারা ধীনের কাজ যত সহজে অগ্রসর হইবে, অন্যদের দ্বারা কাজ ততটুকু সহজে হওয়ার সম্ভাবনা কম। তাঁহারাও এই কাজের মধ্যে প্রকৃত আত্মিক শান্তি লাভ করিবেন।

রায় বেরিলী হইতে দ্বিতীয়ের গাড়ীতেই লাখনৌ ফিরিয়া আসিলেন এবং টেশন হইতেই কানপুরের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইয়া গেলেন। দুইদিন কানপুরে অবস্থান করিবার পর দিল্লী ফিরিয়া আসিলেন।

## ষষ্ঠ অধ্যায়

### অসুস্থতা : জীবনের শেষ দিনগুলি

বাল্যকাল হইতেই হ্যরত মাওলানা শারীরিক দিক দিয়া অত্যন্ত দুর্বল এবং স্বাস্থ্যহীন ছিলেন। তবলীগের কাজে সীমাহীন মেহনতের ফলে ভগ্ন স্বাস্থ্য দিনে দিনে অত্যন্ত দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিল। পেটের পীড়া ছিল তাঁহার অনেকটা বংশগত রোগ, বিরামহীন সফর এবং রাত্রি জাগরণের ফলে পীড়া অত্যন্ত জটিল হইয়া পড়িয়াছিল। সফর এবং কাজের সময়ে তাঁহার খাওয়া-দাওয়ার ব্যাপারে অনিয়ম ছিল প্রাত্যহিক ব্যাপার, যার দরুন স্বাস্থ্য একেবারেই ভাসিয়া পড়িল; পেটের পীড়া বৃদ্ধি পাইতে পাইতে চিকিৎসার অভীত হইয়া দাঁড়াইল। ১৩৪৩ সনের নভেম্বর মাসে সেই পীড়া কঠিন আমাশয়ে রূপ নিল এবং ধীরে ধীরে এমন জটিল হইয়া পড়িল যে, তিনি আর সুস্থ হইতে পারিলেন না। এই অবস্থাতেও কাজের প্রতি নিষ্ঠা এবং আগ্রহে কোন কমি হইত না। বরং অসুস্থ অবস্থায় তাঁহার চিন্তা ও প্রেরণা যেন আরও বহুগুণ বাড়িয়া গিয়াছিল। ৪৪ সনের ১৩ই জানুয়ারী তারিখে মাওলানা আবুল হাসান আলী নদভীর এক বন্ধু দিল্লী হইতে পত্রযোগে জানাইলেন :

আল্লাহর ফজলে বর্তমানে হ্যরতজী অনেকটা সুস্থ, তবে শরীর অত্যন্ত দুর্বল। চিকিৎসকগণের কঠোর নিষেধ সত্ত্বেও কথাবার্তা বন্ধ করিতেছেন না। বরং বলেন যে, তবলীগের জন্য কথা না বলিয়া স্বাস্থ্য উদ্ধার করিবার চাইতে বলিতে বলিতে মৃত্যুবরণ করাকে আমি শ্রেয় মনে করি। অনেক সময় বলিতে থাকেন- “আমার এই অসুস্থতার কারণ হইল, আলেমসমাজ কাজের প্রতি যথার্থ মনোযোগ দিতেছেন না। যাঁরা কাজের প্রকৃত মর্ম অনুধাবন করিতে সক্ষম, সেই আলেমসমাজের আগাইয়া আসা উচিত। সামর্থের অভাবে যদি তাঁহাদিগকে ঝণও গ্রহণ করিতে হয় তবুও যেন তাঁহার চিন্তিত না হন; আল্লাহ পাক বরকত দান করিবেন। আমার অসুস্থতাও তো একটি নেয়ামত, অন্ততঃ এই খবর শুনার পরও লোকজনের আসার দরকার ছিল। কিন্তু দুঃখের বিষয়,

যাহাদের আসার দরকার তাহারা আসিতেছেন না। এই কাজের সীমাহীন বরকত আমি অনুধাবন করিতেছি।” এই সমস্ত কথা বলার সময় বিশেষতঃ শেষের কথা কয়টি উচ্চারণ করিতে হ্যরত মাওলানার অবস্থা এমন হইয়া যায়- যা আমি ভাষায় বর্ণনা করিতে পারিতেছি না।

হিজরী ৬৩ সনের ২১ শে মুহররম মোতাবেক ৪৪ খৃষ্টাব্দে ১৭ই জানুয়ারী তারিখে লাখনৌর একটি জামাত দিল্লীর পথে রওয়ানা হইল। এই জামাতে দারুল-উলুম নাদওয়াতুল উলামার প্রধান পরিচালক মাওলানা এমরান খান এবং হাকীম কাসেম খানও ছিলেন। তাহারা যখন সাক্ষাৎ করেন তখনও মাওলানা চলাফেরা করিতে পারেন, অধিকাংশ সময় নামাজ নিজেই পড়ান, তবে এত দুর্বল হইয়া পড়িয়াছেন যে, অনেক সময় বসা হইতে উঠিতে গিয়া অন্যের সাহায্য নিতে হয়। কিন্তু এতদসত্ত্বেও কথাবার্তা এবং ভাষণ-বক্তৃতার নিয়মিত কার্যক্রম সমানভাবেই চলিতেছিল। পীড়া তখন বৃদ্ধি পাইতে পাইতে রীতিমত উদ্বেগের কারণ হইয়া দাঁড়াইয়াছিল। কাশীরের মীর ওয়ায়েজ মাওলানা ইউসুফ সাহেব তখন নিজামুন্দিনে অবস্থান করিতেছিলেন। মাওলানা তখন সর্বশক্তি নিয়োগ করিয়া উলামাগণের পক্ষে এই কাজে ব্যাপকভাবে অংশ গ্রহণ করিবার গুরুত্ব ব্যাখ্যা করিতেছিলেন। এই সময়ে হ্যরত মাওলানার ইহাই ছিল আলোচনার প্রধান বিষয়বস্তু। আলেম-উলামা এবং যথার্থ প্রজ্ঞাবান ব্যক্তিগণ নিকট-সান্নিধ্যে আসিয়া তাহার এই তাহরিকের মর্ম অনুধাবন করুন- ইহাই ছিল এই সময় হ্যরত মাওলানার প্রধান আকাঙ্ক্ষা। উদ্দেশ্য ছিল যোগ্য ব্যক্তিগণ যেন তাহার কাছে কাছে থাকিয়া কাজের প্রকৃত তাৎপর্য উল্লিঙ্কি এবং কর্মপন্থা সম্পর্কে স্বচ্ছ ধারণা গ্রহণ করিয়া এই তাহরিককে মনে-প্রাণে গ্রহণ করিতে পারেন। আলেম সমাজের প্রতি মাওলানার উপর্যুপরি তাগিদ ছিল; বার বার তিনি তাহাদের উদ্দেশ্যে আকুল আহবান জানাইয়া বলিতেছিলেন, “এই কাজের জন্য আপনাদের প্রয়োজন রহিয়াছে, আপনাদেরও কাজের এই পদ্ধতি গ্রহণ করিবার প্রয়োজনীয়তা রহিয়াছে। আপনারাই এই আন্দোলনের যোগ্য পাত্র এবং আপনারা যেদিন ইহাকে আপন করিয়া নিবেন, তখনই কাজের যথার্থ প্রসার সম্ভবপর হইবে। আমার ভূমিকা হইতেছে সেই ব্যক্তির ন্যায়- যে কোথাও আগুন লাগিতে দেবিয়া তা নিভাইবার জন্য ডাকাডাকি করিয়া লোকজন জড় করে। আসলে যে ব্যক্তি লোকজন একত্রিত করে আগুন নিভানোর মধ্যে তার তেমন কোন সক্রিয়

ভূমিকা থাকে না, আগুন নিভানোর লোক পরে আসিয়া জড় হয়।”

দিল্লীর মোবাল্লেগ এবং ব্যবসায়ী সমাজকে মাওলানা বারবার তাগিদ দিতেন যেন তাহারা যোগ্য আলেমগণকে ডাকিয়া আনিয়া তাহাদের উপদেশ শ্রবণ করেন, এলেম দ্বারা ফায়দা হাসিল করেন। শহরে সভা-সমাবেশের আয়োজন করিয়া জনগণকে তাহাদের ওয়াজ-নসিহত শ্রবণ করিয়া উপদেশ গ্রহণ করিবার সুযোগ করিয়া দেন। তবলীগের কাজেও আলেমসমাজের সমর্থন এবং সহযোগিতা লাভ করিবার যেন চেষ্টা করা হয়। হ্যরত মাওলানার নির্দেশেই সেই সময় দিল্লীর স্থানে স্থানে ব্যাপকভাবে ওয়াজ-মাহফিলের আয়োজন হইতে লাগিল। এই সমস্ত মাহফিলে হ্যরত মাওলানা মুফতী কেফায়েতুল্লাহ সাহেব, মাওলানা আব্দুল হারান সাহেব এবং মাওলানা এমরান খানসহ আরও অনেক আলেম-উলামা যোগদান করেন। প্রত্যেকটি সমাবেশেই হ্যরত মুফতী সাহেব অত্যন্ত জোরালো ভাষায় তবলীগী তাহরিকের প্রতি সমর্থন এবং এই কাজের যথার্থতা সম্পর্কে লোকজনকে উপদেশ দান করেন। হ্যরত মাওলানা তা শ্রবণ করিয়া অত্যন্ত আনন্দিত হন এবং উচ্ছিসিত ভাষায় কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেন।

মাওলানা এই সমস্ত প্রত্যেকটি সভার কার্যবিবরণী শুনার জন্য অধীর আঘাত সহকারে অপেক্ষা করিতেন। জলসা হইতে ফিরিয়া আসিতে আসিতে অনেক রাত হইয়া যাইত। মাওলানা তখনও জাগিয়া থাকিতেন। লোকজন ফিরিয়া আসার সঙ্গে সঙ্গেই ডাকিয়া পাঠাইতেন এবং গভীর মনোযোগ সহকারে সভার বিস্তারিত বিবরণ শুনিতেন।

সকালের নাশতা এবং রাতের খানার পর আলোচনা শুরু করিয়া দিতেন। অনেক সময় ধন্ত্বার পর ধন্তা তিনি তাহার বক্তব্য বলিয়া থাইতেন। ধার দরুম দুর্বলতা ক্রমেই বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হইত, সঙ্গীগণ আদবের খাতিরে কিছু না বলিয়া চুপচাপ শুনিতে থাকিতেন।

অসুস্থতার এই পর্যায়েই সাহেবজাদা হ্যরত মাওলানা ইউসুফ সাহেবের পরিচালনায় মেওয়াতের ঘাটমেকা নামক স্থানে হ্যরতজীর উপস্থিতিতে যে সব সম্মেলন হইল, ঠিক অনুরূপ একটি সফল সম্মেলন অনুষ্ঠিত হইল।

### আলেম সমাজের মধ্যে চিন্তার ঐক্য প্রতিষ্ঠার চেষ্টা

হ্যরত মাওলানার কর্মপ্রচেষ্টার অন্যতম প্রধান লক্ষ্য ছিল আলেমসমাজের বিভিন্ন দল-উপদলের মধ্যকার মতপার্থক্য কমাইয়া আনিয়া একই সঙ্গে জাতির

বৃহত্তর খেদমতে অংশগ্রহণ করিবার ময়দান প্রস্তুত করিয়া দেওয়া। অনেক সময় ছোটখাটো মতপার্থক্য, পারম্পরিক যোগাযোগ এবং সহযোগিতার অভাবে মনাস্তরে রূপাস্তরিত হইয়া যায়। মাওলানা এই সমস্ত মতপার্থক্যের গভী সংকুচিত করিয়া ইসলামের বৃহত্তর স্বার্থে সকলের মেধা এবং কর্মশক্তি একত্রিত করিবার পরিকল্পনা গ্রহণ করিয়া সকল মত-পথের লোকদের মধ্যেই কাজ শুরু করিয়া দিয়াছিলেন। তাঁহার লক্ষ্য ছিল, পারম্পরিক দলাদলির মধ্যে যে বিপুল কর্মশক্তির অপচয় হইয়া থাকে, তাহা হইতে বিরত হইয়া পারম্পরিক সহযোগিতা এবং একে অন্যের যোগ্যতা হইতে ফায়দা গ্রহণ করিবার ময়দান প্রস্তুত করিবার চেষ্টা।

মাওলানার ধারণা ছিল, জনগণের সকল স্তরে যদি কাজ ব্যাপক করা না যায়, তবে ধর্মীয় ব্যাপারে পশ্চাদপদ জনগণ এবং আলেম সমাজের মধ্যে মত-পথ ও রূচির পার্থক্য ক্রমেই বৃদ্ধি পাইতে থকিবে, আর এই পরিস্থিতিই জাতির জন্য অত্যন্ত বড় বিপদ এবং ব্যাপক ধর্মদ্বেষীতা ডাকিয়া আনিবে। হ্যরত মাওলানা আশা করিতেন যে, তাঁহার আন্দোলনের মাধ্যমে সাধারণ মানুষ এবং আলেম সমাজের মধ্যকার রূচি ও ধ্যান-ধারণার পার্থক্য দূর হইয়া পারম্পরিক সহযোগিতা এবং নির্ভরশীলতার সম্পর্ক গড়িয়া উঠিবে। একে অন্যকে সঠিকভাবে জানিবার ও বুঝিবার সুযোগ উপস্থিত হইবে।

হ্যরত মাওলানা ইউসুফ সাহেবের নেতৃত্বে ঘাটমেকায় অনুষ্ঠিত এজতেমায় মাওলানা সৈয়দ আবুল হাসান আলী নদভী মেওয়াতের আলেম সমাজের একটি পৃথক বৈঠকে হ্যরতজীর উপরোক্ত লক্ষ্যটির মর্মার্থ ব্যাখ্যা করিতে যাইয়া বলিয়াছিলেন যে, “আমাদের আলেম সমাজ যদি দাওয়াত ও তবলীগের এই কাজের মাধ্যমে জনগণের সঙ্গে প্রত্যক্ষ সম্পর্ক ব্যাপকতর করিয়া তুলিবার চেষ্টা না করেন, তবে হ্যাত বা এমন একদিন আসিবে যখন আলেম সমাজ এই দেশের জন মানুষের মধ্য হইতে দূরে সরিতে সরিতে সম্পূর্ণ পৃথক একটি সংখ্যালঘু সম্প্রদায়বিশেষে পরিণত হইয়া যাইবে। তাঁহাদের ধ্যান-ধারণা এবং চালচলন সম্পর্কে জনগণ সম্পূর্ণরূপে বেগানা হইয়া যাইবে। একে অপরের মন-মানসিকতা হইতে বহুদ্রে অবস্থানরত এই দুই দলের মধ্যে তাবের আদান-প্রদানের জন্য দু'ভাষীর প্রয়োজন দেখা দিলেও তাতে আক্র্যাবিত হওয়ার কিছু থাকিবে না।” হ্যরতজী মাওলানা ইউসুফ সাহেবের যবানী নদভী সাহেবের উপরোক্ত কথাগুলি শ্রবণ করিয়া অত্যন্ত পছন্দ করিলেন-আনন্দিত হইলেন।

হ্যরত মাওলানার লক্ষ্য ছিল দাওয়াতের কাজের মাধ্যমে আলেম সমাজকে জনগণের নিকটতর করিয়া দেওয়া এবং পরম্পরের মধ্যে সহমর্মিতার সম্পর্ক গড়িয়া তোলা। আলেমদের প্রতি তাঁর আবেদন ছিল- তাঁহারা যেন সাধারণ মানুষের প্রতি অন্তরে গভীর দরদবোধ গড়িয়া তুলেন; যথার্থ অর্থে তাহাদের কল্যাণকামীর ভূমিকা গ্রহণ করেন। অপরদিকে জনসাধারণের প্রতি তাঁহার উপদেশ ছিল-তাঁহারা যেন আলেমগণের প্রতি পরিপূর্ণ শুন্ধা প্রদর্শন এবং তাঁহাদের মর্যাদা সম্পর্কে ওয়াকেবহাল হইয়া তাঁহাদের দ্বারা পূর্ণ ফায়দা হাসিল করিবার চেষ্টায় সব সময় আস্থানিয়োজিত থাকেন। তাহাদিগকে নিয়মিত উলামাদের খেদমতে হজির হওয়ার তাকিদ দিতেন, আলেমদের সঙ্গে সাক্ষাত্ করিবার সওয়াবের কথা জোর দিয়া বুঝাইতেন। তাঁহাদের খেদমতে হজির হওয়ার আদব-ক্যামা সম্পর্কে ওয়াকেবহাল করিতেন। কাহারো কোন কথা বুঝে না আসিলেও তাঁহার প্রতি সুধারণা পোষণ করিবার অভ্যাস গড়িয়া তুলিবার প্রতি যত্নবান হইতেন। মোবাল্লেগণকে উলামাদের কাছে পাঠাইতেন এবং ফিরিয়া আসিবার পর জিজাসা করিতেন, কিভাবে গেলে? কি কি কথা হইল? কেহ কোনৱে বিরূপ ধারণা নিয়া আসিলে তা সংশোধন করিয়া দিতেন। এহেন কর্মপন্থা গ্রহণ করিবার ফলে তবলীগী তাহ্রিরকের মাধ্যমে আলেম সমাজ এবং কৃষক-মজদুর, ব্যবসায়ী নির্বিশেষে সকল শ্রেণীর মানুষের মধ্যে এমন একটি নিবিড় সম্পর্ক গড়িয়া উঠিতেছে যে, খেলাফত আন্দোলনের দিনগুলি ছাড়া এমন নিবিড় সম্পর্ক নিকট অতীতে আর কোথাও দেখা যাইবে না।

দুর্ভাগ্যবশতঃ রাজনৈতিক ডামাডোলের মধ্যে পড়িয়া শহরাঞ্চলগুলিতে আলেম-উলামাগণের একটি বিশাট শ্রেণীর প্রতি সাধারণ মুসলমানদের অন্তরে বিদ্বেষের সৃষ্টি হইয়া গিয়াছিল। উপদলীয় মতপার্থক্যের তীব্রতা বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে আলেম-বিদ্বেষের আগুনও ক্রমেই বর্ধিত হইয়া চলিয়াছিল।

হ্যরত মাওলানার সমব্রাহ্ম দ্রষ্টিভঙ্গী এবং বিরামাইন চেষ্টার ফলে তবলীগ প্রভাবিত জনগণের মধ্যে রাজনৈতিক মতপার্থক্যের গভী অতিক্রম করিয়া সকল মত-পথের উলামায়ে-কেরামের প্রতি দীনি ব্যাপারে সাধারণ ভক্তিশুন্ধার একটা স্বাভাবিক পরিবেশ গড়িয়া উঠিল। যেসব বড় ব্যবসায়ী আলেম-উলামার নাম শুনিয়া নাক সিটকাইতেন, তাঁহাদের অনেকেই তবলীগের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত হওয়ার পর হইতে আলেমগণের দরবারে অত্যন্ত আদবের সঙ্গে হজির হইতে শুরু করিলেন। সভা-এজতেমার সময় অত্যন্ত বিনয়-ন্যূনতাবে আলেম-

উলামাগণকে নিয়া যাওয়ার জন্য তাহাদেরই উৎসাহ সর্বাপেক্ষা বেশি প্রকাশিত হইতে থাকিল। মৃত্যুশয্যায় হ্যরত মাওলানা তাহার ভক্ত কর্মীগণকে বার বার উলামাগণের প্রতি শ্রদ্ধাশীল হওয়ার তাকিদ করিয়া গিয়াছেন, যারফলে অত্যন্ত সন্তোষজনক সাফল্য ত্বরিত হইয়াছে।

### মুসলমানদের বিভিন্ন দল-উপদল

ছোট ছোট মতপার্থক্য এবং একে অপরের সংস্কর হইতে দীর্ঘকাল দূরে অবস্থান করিবার ফলে মুসলমানদের বিভিন্ন দল-উপদলের মধ্যে মিলাতের বৃহত্তর এক্য সম্পর্কিত ধারণা দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিল। প্রত্যেক জামাতের লোকেরাই অপর জামাতের সংশ্রে হইতে দূরে সরিয়া থাকিবার মধ্যেই দ্বীন-ঈমানের হেফাজত সুনিশ্চিত হইলে বলিয়া মনে করিতেন। কাহার মধ্যে কতটুকু কল্যাণকর ভূমিকা রহিয়াছে, সম্পর্কহীনতার কারণে অন্যের নিকট তাহা একেবারেই অপরিচিত হইয়া গিয়াছিল। ফলে একে অপরের জ্ঞানগরিমা হইতে ফায়দা হাসিল করিবার পথ দীর্ঘকাল হইতেই বন্ধ হইয়া গিয়াছিল।

মত-পথের এই পার্থক্য দূর করিবার পদ্ধা হিসাবে প্রত্যেকেই অপরের বিরুদ্ধে তর্কযুদ্ধে অবতীর্ণ হওয়া, নিজেদের মতবাদকে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্য অপর পক্ষের অসারতা প্রতিপন্থ করিবার মধ্যেই সকল শক্তি নিয়োগ করিতেন। কিন্তু বাস্তবে দেখা গিয়াছে— বহু-মুনাজারার দ্বারা মতপার্থক্য দূর না হইয়া বরং তা আরও বৃহণে বর্ধিত হইয়াছে। একের প্রতি অপরের বিদ্যে এবং মতপার্থক্য আরও তীব্রতর হইয়াছে।

এই ব্যাপারে হ্যরত মাওলানার কর্মপদ্ধা ছিল পরম্পরারের প্রতি শ্রদ্ধা প্রদর্শন করিয়া মহবত ও আখলাকের সহিত মননভরের এক একটি গ্রন্থি খোলার চেষ্টা করা। পরম্পরারের মধ্যে সুসম্পর্ক গড়িয়া তুলিয়া একে অপরের নিকটে আসিবার ব্যবস্থা করা। যাতে পরম্পরারের আদান-প্রদান ও সুসম্পর্কের দ্বারা পরম্পরাকে গভীরভাবে জানিবার ও বুঝিবার সুযোগ উপস্থিত হয়। এই জানা-শুনার সম্পর্ক যতই গভীরতর হইবে, মতপার্থক্যের তীব্রতাও সেই পরিমাণে ভ্রাস পাইতে থাকিবে। একসঙ্গে বৃহত্তর ময়দানে কাজ শুরু করিবার পর ছোটখাট এখতেলাফ দূর হইয়া পারম্পরিক সহযোগিতার সম্পর্ক কায়েম হইয়া যাইবে। অর্থহীন বাড়াবাঢ়ির আর কোন অবকাশই থাকিবে না।

জীবনের শেষ মৃহূর্তগুলিতে হ্যরত মাওলানা মিলাতের এই মহাশুরুত্তপূর্ণ

দিকটির প্রতি সর্বাপেক্ষা বেশি গরুত্ব আরোপ করিতে থাকেন। সঙ্গী-সাথীগণকে এই ব্যাপারে তিনি এমন সব সূক্ষ্ম পদ্ধা অবলম্বন করিবার উপদেশ দিতেন যা রাজনৈতিক ময়দানের অনেক দক্ষ নেতার মধ্যেও হ্যত খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না।

আলেম-উলামাগণের মধ্যে যাহাদের সঙ্গে মাওলানার কোন সম্পর্ক ছিল না বা যাহারা কোন সময় তাহার কাজের প্রতি সমর্থন দেন নাই, এই ধরনের কোন বিশিষ্ট মেহমান যদি নিছক কৃগু মাওলানাকে দেখিবার জন্যও কখনও চলিয়া আসিতেন, নিজামুদ্দিনের মসজিদে তাহাদের আদর-আপ্যায়ন এবং যথাযোগ্য মর্যাদা প্রদানের ব্যাপারে কোন প্রকার ক্রটি করা হইত না। বরং তাহাদের অভ্যর্থনা ও যত্ন-আর্তির এমন সুব্যবস্থা করিতেন, যাহা হইতে উত্তম কোন ব্যবস্থার কথা কল্পনা করা যাইত না। এখানে একবার আসিবার পর কোন প্রকার দলীয় বা মাজহাবী বিদ্যের গন্ধ ও তাহাদের কেহ কোনদিন আবিষ্কার করিতে পারিতেন না।

### রোগের তীব্রতা বৃদ্ধি

১৯৪৪ সনের মার্চ মাস পর্যন্ত রোগের তীব্রতা আরও বাড়িয়া গেল। মাওলানা তখন আর নামাজ পড়াইতে পারিতেন না। তবে দুইজনের কাঁধে ভর করিয়া জামাতে আসিয়া শামিল হইতেন এবং দাঁড়াইয়াই নামাজ আদায় করিতেন। এই সময় প্রায়ই বলিতেন, এই রোগ হইতে সারিয়া উঠিবার আর কোন বাহ্যিক লক্ষণ নাই, তবে আল্লাহর বিশেষ রহমত হইতে কখনও নিরাশ হওয়া উচিত নয়। সমসাময়িক লোকদের প্রতি অভিযোগের সুরে বলিতেন, “বুনিয়াদি কাজ ছাড়িয়া সকলেই আংশিক কাজে মশগুল, গাছের ফুল-পাতা এবং ডালপালা নিয়া সকলেই ব্যস্ত, মূলের কথা কেহ চিন্তা করেন না, মৌলিক কাজ করিবার মত সময় যেন কাহারো হইয়া উঠে না।” এই সময়েই অত্যন্ত শুরুত্তপূর্ণ দুইটি ভাষণ দান করেন, এই ভাষণের প্রতিটি কথার মধ্যে অত্যন্ত সূক্ষ্ম তত্ত্বের সঙ্গে সঙ্গে এই কথাও সুল্পষ্ট হইয়া উঠিয়াছিল যে, শেষ সময় আর বেশি দূরে নয় এবং এর মধ্যেও আল্লাহ পাকের কোন বৃহত্তর কল্যাণ নিহিত রহিয়াছে।

## বিশিষ্ট উলামাগণের আগমন

সিদ্ধু এলাকায় কার্যরত জামাতের মাধ্যমে প্রসিদ্ধ পীর হাফেজ মাওলানা হাশেমজান মোজাদ্দেদী সাহেবের এই কাজের সঙ্গে পরিচিত হন এবং হ্যরত মাওলানার প্রতি আকৃষ্ট হইয়া পড়েন। মার্চ মাসে তিনি দিল্লী চলিয়া আসেন। হ্যরত মাওলানা তাঁহার অভ্যর্থনার জন্য বিশেষ ব্যবস্থা করেন এবং তাঁহার আগমনে অত্যন্ত সন্তুষ্টি প্রকাশ করেন। যে সমস্ত লোককে আল্লাহ পাক বিশেষ কোন যোগ্যতা এবং মন-মন্তিষ্ঠ দান করিয়াছেন, এই ধরনের কোন লোক আসিয়া কাজে যোগ দিলে মাওলানার খুশীর আর সীমা থাকিত না। পীর হাশেমজান সাহেব ছিলেন হ্যরত মুজাদ্দেদে আলফেসানীর সাক্ষাৎ বংশধর। সেই দিক লক্ষ্য করিয়া হ্যরত মাওলানা তাঁহার সঙ্গে পীরজাদাদের প্রাপ্য মর্যাদা প্রদর্শন করেন।

একই মাসে মাওলানা আবুল হাসান আলী নদভীর বড় ভাই ডাঙ্কার সৈয়দ আব্দুল গনী সাহেব সাক্ষাতলাভের উদ্দেশ্যে হাজির হইলেন। হ্যরত মাওলানা শায়িত অবস্থাতেই তাঁহার সঙ্গে মোয়ানাকা করিলেন এবং আন্তরিক খুশী প্রকাশ করিলেন। বলিতে লাগিলেন, আপনার আগমনেই আমি আগের চাইতে অনেকটা সুস্থ হইয়া উঠিয়াছি। এই মারাত্মক অসুস্থতার সময়েও তবলীগী কাজের ব্যাপারে কোন সুসংবাদ আসিবার সঙ্গে সঙ্গেই যেন মাওলানা অনেকটা সুস্থ হইয়া উঠিতেন। আনন্দের আতিশয়ে মুহূর্তের মধ্যে যেন তাঁহার চেহারা হইতে অসুস্থতার সকল ছাপ দূর হইয়া যাইত। উপরোক্ত দুইজন বিশিষ্ট মেহমানের মাধ্যমে মাওলানা দিল্লীর ঐ সমস্ত লোকদের মধ্যে কাজ করানোর আকাঞ্চ্ছা প্রকাশ করিলেন— যাহারা তখনও পর্যন্ত কাজের প্রতি আকৃষ্ট ছিলেন না। মাওলানা তাঁহার লোকজনকে বার বার তাকিদ দিতে থাকিলেন যে, এই দুই বিশিষ্ট মেহমানের পরিচিত ও অনুরক্ত মহলে যেন ইহাদের দ্বারা তাহরিকের কিছু কাজ মেওয়া হয়। যে সমস্ত লোকের মধ্যে অন্য কাহারো দ্বারা কাজ নেওয়া সহজ নয় সেই সব ক্ষেত্রে যেন ইহাদের প্রভাব ও বিশেষ মর্যাদাটুকু তাহরিকের স্বার্থে কাজে লাগানো হয়। লোকজনকে ডাকিয়া বার বার বলিতেন— ডাঙ্কার সাহেবের সময় বরবাদ হইতেছে, তোমরা তাঁহার দ্বারা কাজ নিতেছ না কেন? কয়েকবার এই কথা বলিবার পর একবার ডাঙ্কার সাহেবকে লক্ষ্য করিয়া বলিলেন : “আমার বার বার বলিবার ফলে আপনি তো আবার মনে করিতেছেন না যে, সত্য সত্যই আপনার সময় নষ্ট হইয়া যাইতেছে।”

ডাঙ্কার সাহেবকে মেওয়াতের প্রবীণ কর্মীদের সঙ্গে থাকা এবং তাঁহাদের মধ্যেই সময় অতিবাহিত করিবার তাকিদ দিতেন। প্রথম আসিয়া তিনি একটি প্রথম কামরায় উঠিয়াছিলেন, কিন্তু মাওলানা এতে সন্তুষ্ট হইতে পারিলেন না। বলিতে লাগিলেন : এখানে আসিয়া যিনি মসজিদে অবস্থান করেন না তিনি কিন্তু নিজেকে পরিপূর্ণরূপে এখানকার আগস্তুক বলিয়া মনে করিতে পারেন না। এই কথা শুনিবার পর হইতে ডাঙ্কার সাহেব অধিকাংশ সময় মসজিদেই কাটাইতে লাগিলেন। পরে তিনি স্বীকার করিয়াছেন যে, মসজিদের মধ্যে মেওয়াতীদের ভিতর অবস্থান করিবার ফলে তিনি অনেক বেশি ফায়দা লাভ করিয়াছেন, নিজের মধ্যে লক্ষ্যণীয় পরিবর্তন অনুভব করিয়াছেন।

মাদ্রাসার ছাত্র-শিক্ষকগণ এই কাজে কিভাবে সক্রিয় অংশগ্রহণ করিতে পারেন এই ব্যাপারে একটা সুষ্ঠু কর্মপন্থা নির্ধারণের জন্য হ্যরত মাওলানা একটি বৈঠক আহবান করিবার জন্য তাগিদ দিলেন। তাঁহার আহবানেই দারুল-উলুম দেওবন্দ মাদ্রাসার মোহতামেম হ্যরত মাওলানা কুরী মুহম্মদ তৈয়্যব সাহেব, হ্যরত মাওলানা মুফতী কেফায়েতুল্লাহ সাহেব (রাহঃ), হ্যরত মাওলানা মুহম্মদ শফী সাহেব (রাহঃ), মাজাহেরুল উলুম সাহারানপুরের মোহতামেম হ্যরত মাওলানা হাফেজ আব্দুল লতীফ সাহেব, দেওবন্দের শায়খুল আদব হ্যরত মাওলানা এজাজ আলী সাহেব এবং শায়খুল হাদীস হ্যরত মাওলানা যাকারিয়া সাহেব প্রমুখ উপমহাদেশের শীর্ষস্থানীয় উলামা-বুর্জুর্গণ এই পরামর্শ সভায় শরীক হইলেন। হ্যরত মাওলানা আব্দুল কাদের রায়পুরীও নিজামুদ্দিন তশ্রিফ নিয়া আসিলেন। মার্চ মাসের শেষভাগে গুরুত্বপূর্ণ আলোচনার পর এই মোবারক এজতেমা শেষ হইল।

## সিদ্ধুর উদ্দেশ্যে তৃয় জামাত

এখিল মাসের প্রথমভাগে হাফেজ মকবুল হাসান সাহেবের নেতৃত্বে ষাট-সন্তুর জনের একটি জামাত সিদ্ধুপ্রদেশের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইয়া গেল। জামাতের প্রথম মনজিল ছিল লাহোরে। এখানে দুইদিন অপেক্ষা করিয়া কিছু কাজ করা হইল। জামাত লাহোর পৌছিবার দ্বিতীয় দিবসে পীর হাশেমজান সাহেবের আসিয়া যোগ দিলেন। কাবুলের প্রখ্যাত ধর্মীয় নেতা হ্যরত নূরুল মাশায়েখ সাহেব তখন লাহোরে অবস্থান করিতেছিলেন। একদিন পীর হাশেমজান সাহেবের নেতৃত্বে কয়েজন গিয়া তাঁহার সঙ্গে সাক্ষাৎ করিলেন।

মাওলানা সৈয়দ রেজা হাসান সাহেব হ্যরত নূরুল মাশায়খের খেদমতে  
জামাতের কার্যক্রম সম্পর্কে বিস্তারিত পরিচিতি পেশ করেন।

### পেশোয়ারের জামাত

হ্যরত মাওলানার এই বৈপ্লবিক তাহরিক সম্পর্কে পেশোয়ারের লোকজন অবহিত হইয়া এগ্রিম মাসেই কয়েকজনের একটি জামাত দিল্লীতে আসিয়া মাওলানার সহিত সাক্ষাৎ করিবার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহারা এই সংকল্পের কথা হ্যরত মাওলানাকে লিখিয়া জানাইলেন। পত্রে তাঁহারা উল্লেখ করিলেন যে— আপনার অঙ্গিত্ব এবং স্বাস্থ্য ইসলাম ও মুসলমানদের এক অমূল্য সম্পদ। এই সম্পদ আরও কিছুকাল স্থায়ী হওয়ার জন্য আপনি নিজেও আল্লাহর দরবারে দোয়া করুন। মাওলানার তরফ হইতে এই পত্রের জবাবে লেখা হইল :

এগ্রিম মাসে জামাতের আগমন শুভ হউক। তবে মুনাহেব  
মনে হয় জামাত এখানে আসার আগে যদি কিছুদিন  
পেশোয়ারের লোকজন আপনার পরিচালনায় নিয়ম মাফিক  
কিছুদিন কাজ করে এবং কাজের মাধ্যমে তাহরিকের সঙ্গে  
সম্পর্ক স্থাপিত হইয়া যায়, তবেই জামাত এখানে আসিলে  
অনেক বেশি ফয়দা হওয়ার সম্ভাবনা। সেমতে নির্ধারিত  
সময়ের আগেই আপনার নেগরানীতে স্থানীয়ভাবে জামাতের  
দ্বারা কিছু কাজ করাইয়া নিন।

নিজের স্বাস্থ্যের জন্য আমি অবশ্যই দোয়া করিতেছি, তবে  
এই শর্তে— যেন আমি আমার নির্ধারিত সবগুলি কাজ  
যথারীতি করিয়া যাইতে পারি এবং কোন একটি মুহূর্তও যেন  
বেছদা কাজে ব্যয়িত না হয়। আমার বর্তমান অবস্থা  
হইতেছে, যে কাজ আমার হস্তক্ষেপ ব্যতীত হওয়া সম্ভব নয়,  
শুধু ততটুকুতেই আমি অংশগ্রহণ করিতেছি। অবশিষ্ট সকল  
কাজ এখন জামাতের জিম্মায়, অসুস্থতার মধ্যে আমি এই  
নতুন শিক্ষাটি গ্রহণ করিয়াছি। (১৪ মার্চ, ১৯৪৪ সন)

হ্যরত মাওলানার নির্দেশ মোতাবেক প্রাথমিক কিছু কাজ করিবার পর  
পেশোয়ারের একটি ক্ষুদ্র জামাত ৮ই এগ্রিম তারিখে পেশোয়ার হইতে দিল্লীর  
উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইল। এই জামাতের আরশাদ সাহেব, মাওলানা এহসানুল্লাহ  
নদভী; মিস্ত্রী আব্দুল কুদুস সাহেব এবং দুইজন অল্লব্যক বালক শরিক ছিল।

### নিজামুন্দিনের কার্যধারা

পেশোয়ার হইতে আগত জামাতের অন্যতম সদস্য সুলেখক আরশাদ সাহেব  
জামাতের সকল কায়বিবরণী লিপিবদ্ধ করিয়া রাখিয়াছিলেন, উহা আজ মূল্যবান  
ঐতিহাসিক দলিলে পরিণত হইয়াছে। উহারই কিছু কিছু অংশ এখানে উদ্ধৃত  
করা হইতেছে। এর দ্বারা তখনকার দিনের নিজামুন্দিনের দৈনন্দিন কার্যধারা এবং  
জীবনযাত্রা সম্পর্কে স্বচ্ছ ধারণা সৃষ্টি করা সম্ভবপর হইবে। আরশাদ সাহেব  
লিখিয়াছেন :

বেলা একটার সময় একজন অল্লব্যক বালক আসিয়া খবর দিল যে, খানা  
পরিবেশন করা হইয়াছে। মসজিদের এক কোণে মাওলানার হজরা। ভিতরে  
প্রবেশ করিয়া দেখা গেল, খানা দেওয়া হইয়াছে এবং হজরার এক কোণে একটি  
চারপায়ীর উপর লেপ গায়ে দিয়া কয়েকটি তাকিয়ায় হেলান দেওয়া অবস্থায়  
হ্যরতজী বসিয়া আছেন। তাঁহার সম্মুখে রোগীর পথ্য দেওয়া হইয়াছিল;  
চেহারায় যেন নূরের আভা ফুটিয়া বাহির হইতেছিল। তবে শরীরে সামান্য  
অস্থিচর্ম ব্যতীত আর কিছু ছিল না। চারপায়ীর পাশেই ফরাশে তাঁহার চিকিৎসক  
বসিয়াছিলেন। আমরা সালাম আরজ করিয়া খাইতে বসিয়া গেলাম। অনুমান  
বিশ-ত্রিশ জনে খানা খাইতেছিলাম। খানার সময় হ্যরতজীকে আমরা বলিতে  
শুনিলাম—

হাকীম সাহেব! আমি তো আপনার সকল বিধিনিষেধ

শরিয়তের হৃকুমের ন্যায় শুরুত্ব সহকারে পালন করিতেছি।

আপনার নির্দেশেই দাঁড়াইয়া নামাজ পড়ার সীমাহীন সওয়াব  
হইতে বাধ্যত থাকিতেছি। এটা কি কম কথা?

ভাইসব! বান্দার প্রতি আল্লাহ পাকের বিশেষ সম্পর্ক থাকে।

এমন কি কাফেরের সঙ্গেও এই সম্পর্ক বজায় থাকে। এই

সম্পর্কের প্রমাণ হিসাবেই তো আল্লাহ পাক কোরআন মজীদে  
হ্যরত ইউনুস (আশ) সম্পর্কে বলিয়াছেন যে, তাঁহাকে আমি  
মৎসের ঘাসে পরিণত করিলাম এই জন্য যে, “তাঁহার প্রতি  
ভৎসনা করা হইয়াছিল।” শেষের ভৎসনা শব্দটির উপর  
হ্যরত বেশি জোর দিলেন এবং বলিলেন, এই ভৎসনা তো

কাফেরদের পক্ষ হইতেই করা হইয়াছিল।

এখন চিন্তা করিয়া দেখ, কাফেরদের সঙ্গেও যদি আল্লাহ পাকের এমন সম্পর্ক থাকিতে পারে, তবে মুমেনগণের সহিত তাহার সম্পর্ক কতটুকু গভীর। ভাইসব! “মুমেনের খেদমতই হইতেছে বান্দার প্রকৃত মকাম। বন্দেগী কি! মুমেনের ইঞ্জতের খাতিরে যে কোন গঞ্জনা অকাতরে সহ্য করিবার মর্যাদা হাসিল করা। আমাদের তাহুরিকের সর্বাপেক্ষা বুনিয়াদি উসুল হইতেছে এইটাই। আর ইহা এমন একটি উসুল, যা কোন প্রাঞ্জ আলেম, আলেম সমাজের অনুসারী সাধারণ মানুষ বা জড়ব্বাদি কোন লোকই অঙ্গীকার করিতে পারিবে না।” এরপর হ্যরত মাওলানা অহংকার এবং রিয়া বা লোক দেখানো কাজের নিন্দা করিয়া মজলিস ভঙ্গ করিয়া দিলেন।

জোহরের সময় দুইজন লোকে ধরাধরি করিয়া হ্যরতজীকে মসজিদে নিয়া আসিল এবং মিস্বরে বসাইয়া দেওয়া হইল। মিস্বরে হেলান দিয়া তিনি বলিতে লাগিলেন;

(ক) “ভাইসব! আমরা রসূলে-খোদা সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের দেখানো রাস্তা হইতে শুধু সরিয়াই আসি নাই, অনেক দূরে চলিয়া আসিয়াছি। রাষ্ট্রক্ষমতা বা অন্য কোন রাজনৈতিক ক্ষমতা অধিকার করা মুসলমানদের একমাত্র উদ্দেশ্য কখনও হইতে পারে না। রসূলে করীমের (সঃ) পথে চলিতে চলিতে যদি রাষ্ট্রক্ষমতা লাভ হইয়া যায় তবে তাহা হইতেও আমাদিগকে সরিয়া আসিলে চলিবে না। তবে ইহা আমাদের লক্ষ্য বা উদ্দেশ্য কখনই নয়। একমাত্র আল্লাহর রাসূলের পথেই আমাদের সবকিছু এমন কি জীবন পর্যন্ত উৎসর্গ করিতে হইবে।”

(খ) “দ্বিতীয় একটি কথা ঘরণ রাখিও। মুসলমানদের মধ্যে যে সমস্ত ক্রটি-বিচুতি প্রবেশ করিয়াছে সেই দোষগুলি বেশি বর্ণনা করিয়া তার প্রতিকার করা যাইবে না। বরং এখনও মুসলমানদের মধ্যে যেটুকু ভাল শুণ দেখা যায়, সেইগুলির বেশি উল্লেখ করা উচিত। এতে করিয়াই মন্দগুলি আপনা হইতেই বিদ্যুরিত হইয়া যাইবে।”

এরপর নামাজ শুরু হইল। আগের মতই দুইজন লোক আসিয়া হ্যরতজীকে নামাজের কাতারে ঢাঁড় করাইয়া দিলেন। আশ্চর্যের বিষয়; যেলোক দুইজনের সাহায্য ব্যতীত একটু নড়াচড়াও করিতে পারেন না, তিনিই নামাজের চারিটি রাকাতের ঝুঁকু-সেজদা-কেয়াম সবকিছু অত্যন্ত স্বাভাবিকভাবে নেহায়েত নিমগ্নতার সঙ্গে আদায় করিলেন।

নামাজের পর তিনি আমাদিগকে লক্ষ্য করিয়া বলিতে লাগিলেন, “দেখ! তোমরা বসিয়া বসিয়া সময় নষ্ট করিবার জন্য এখানে আস নাই। একটি মুহূর্তও বেকার যাইতে দিও না। অত্যন্ত অল্প সময়ের জন্য তোমরা আসিয়াছ। এই সামান্য সময় তো কিছুই নয়।” অতঃপর অত্যন্ত মোলায়েম সূরে বলিতে লাগিলেন, “ভাই! এরপর বড় এক জামাত নিয়া আসিও এবং দীর্ঘ সময় এখানে কাটাইয়া যাইও। এখানে বেশি সময় অবস্থান করা প্রয়োজন।”

অতঃপর মাওলানাকে দুইজন লোক ধরাধরি করিয়া হজরার মধ্যে নিয়া গেলেন। মসজিদে সমবেত লোকজনকে দুইটি ভাগে ভাগ করা হইল। যাহারা আরবি জানেন, তাহাদিগকে একদিকে বসাইয়া কিতাবুল ঈমানের হাদীস পড়িয়া শোনানো হইল। আর যাহারা আরবি জানেন না, তাহাদিগকে অন্য একস্থানে সমবেত করিয়া তাহুরিক সম্পর্কিত উর্দু কিতাব পড়িয়া শোনানো হইল। পড়িবার পর পারস্পরিক আলোচনা চলিল। জানা গেল, এখানে যাহারা অবস্থান করেন তাঁহাদের পক্ষে একটি নির্দিষ্ট নেসাবের পাঠ এইভাবে গ্রহণ করিতে হয়।

রাতের বেলায় পেশোয়ারের জামাত অন্য একটি জামাতের সঙ্গে মিলিত হইয়া পাহাড়গঞ্জ এলাকায় তবলীগের কাজ করিতে চলিয়া গেল এবং রাত্রি সেইখানেই কাটাইয়া আসিতে হইল।

দ্বিতীয়ের সময় অত্যন্ত চমৎকারভাবে হাদীসের দরস হইল। চায়ের সময় হ্যরতজীর তবিয়ত অনেকটা ভাল বলিয়া মনে হইতেছিল। আমাকে লক্ষ্য করিয়া বলিতে লাগিলেন : “ভাই! বড় বড় জামাত তৈরী করিয়া পাঠাও। দুনিয়ার কোন কাজই অনুশীলন ব্যতীত শিক্ষা করা যায় না। এমনকি অনুশীলন ব্যতীত চুরি করিতে গেলেও ধরা পড়িতে হয়। সুতরাং তবলীগের ন্যায় এমন গুরুত্বপূর্ণ কাজ শিক্ষা করা ব্যতীত কি করিয়া রাখ হইবে?”

অতঃপর অত্যন্ত মোলায়েম সূরে জিজ্ঞাসা করিলেন, “কি ভাই! জামাত নিয়া আসিবে না।”

আমি নিবেদন করিলাম- “হ্যরত! যদি এইখান হইতে একটা জামাত পেশোয়ারে সফর করে তবে ইনশাঅল্লাহ সেখানকার লোক সহজেই এই কাজের প্রতি আকৃষ্ট হইবে।”

হ্যরতজী জবাব দিলেন- তুমি এক কাজ কর, পত্র লেখ এবং সেখানকার প্রভাবশালী লোকদের দ্বারা লেখাও। যাহারা এখনো পর্যন্ত তোমাদের উপর কর্তৃত করিতেছেন, সেই সমস্ত আলেমগণ নিশ্চয়ই তোমাদের তাকিদে বাস্তব কর্মক্ষেত্রে

নামিয়া আসিবেন।

অদ্য জোহরের নামাজের পর হ্যরতজী তবলীগী জামাতগুলির গঠনপ্রণালী এবং তাহাদিগকে কাজে রওয়ানা করা বিষয়ে হেদায়েত দিতেছিলেন।

জোহরের পর হাদীস শরীফের দরসে মাওলানা ওয়াসেফ কিতাবুল জেহাদের অত্যন্ত আকর্ষণীয় কয়েকটি হাদীস শুনাইলেন।

হ্যরত নিজামুদ্দিন আওলিয়ার ওরশ এবং মেলা উপলক্ষে আজ মসজিদে অনেক লোক সমাগম হইয়াছে। সমবেতে এই সমস্ত লোকের মধ্যে তবলীগের কাজ জোরে-সোরে চলিতে লাগিল।

বৈকাল পাঁচটার সময় নিয়মিত তবলীগী জামাতসমূহ রওয়ানা হইয়া গেল।

১২ই এপ্রিল, ১৯৪৪ সন। সকালে চা খাওয়ার সময় হ্যরতজী এরশাদ করিলেন— আগের যুগের নবীগণ যেভাবে শরিয়ত নিয়া আবির্ভূত হইতেন, আমাদের নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামও অনুরূপভাবে শরিয়তসহ আগমন করিয়াছেন। হ্যরত ঈসার (আঃ) ইঙ্গিল পূর্ববর্তী কিতাব তাওরাতকে বাতিল করে নাই, বরং তার মধ্যে কিছু পরিবর্তন-পরিবর্ধন করিয়াছে মাত্র। কিন্তু রসূলে করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের কোরআন পূর্ববর্তী সকল কিতাবকে বাতিল করিয়া দিয়াছে। সুতরাং এখন পূর্ববর্তী যে কোন কিতাবের সরাসরি অনুসরণ করা হারাম।

যে বিষয়ে অন্যান্য নবীগণের তুলনায় আমাদের হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের যে বৈশিষ্ট্য রহিয়াছে তাহা হইতেছে তবলীগের পদ্ধতি। পূর্ববর্তী নবীগণের সময় নব্যয়তের ধারাবাহিকতা বজায় ছিল। এক নবীর পর আর এক নবী আসিতেন। এইজন্য আমাদের নবী (সঃ) তবলীগের ব্যাপারে যে ব্যবস্থা দিয়া গিয়াছেন, তাহাদের সময়ে সেইরূপ কোন ব্যবস্থার প্রয়োজনীয়তা ছিল না। কেননা, তাহার পর নব্যয়তের ধারাবাহিকতা শেষ হইয়া গিয়াছে। ফলে তবলীগের সকল দায়িত্ব তাহার উপরে উপর আসিয়া পতিত হইয়াছে।

হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম সাহাবীগণকে জামাতবন্ধুভাবে দ্বীন শিক্ষার উদ্দেশ্যে প্রেরণ করিতেন। তবলীগের সেই পদ্ধতি পৃণ্জীবিত করিবার প্রয়োজন এখন অত্যন্ত বেশি।

অতঃপর হ্যরত মাওলানা, “সৃষ্টিকর্তার নাফরমানি করিয়া কোন সৃষ্টের আনুগত্য চলে না”— এই হাদীস সম্পর্কে আলোচনা শুরু করিলেন। বলিলেন— “দুনিয়ার মোয়ামেলা এমন কি পিতা-মাতা, উত্তাদ-পীর সকল ক্ষেত্রেই

আনুগত্যের মাপকাঠি হিসাবে এই হাদীসের প্রতি নজর রাখিতে হইবে।”

এরপর মাওলানা এহসানুল্লাহ সাহেবের প্রতি লক্ষ্য করিয়া বলিতে লাগিলেন— বুঝলে মৌলবী সাহেব! এই কাজ ইসলামের প্রথম যুগের উত্তরাধিকার। এরজন্য জীবন কুরবান করিয়া দাও, নিজের সবকিছু লুটাইয়া দাও। এরজন্য যতবেশি কুরবানী করিবে, ততবেশি ফল পাইবে।”

যেসব কথা শুনিয়া তোমরা আজ আনন্দলাভ করিতেছ, এইসব কিছুই অপরের বাগানের ফল-ফুলের ন্যায়। অন্যের ফল দেখিয়া খুশী হইয়া লাভ নাই।

এই কাজের মাধ্যমে নিজের বাগানে ফল উৎপাদন করিতে শুরু কর। এই জিনিস কঠোর সাধনা এবং ত্যাগ ব্যূতীত তৈরী হইতে পারে না।

আসরের সময় মোষলধারে বৃষ্টি হইতে শুরু করিল। তাই আজ তবলীগের নিয়মিত কার্যক্রম মূলতবী রাখার ইচ্ছা ছিল। কিন্তু নামাজের সময় হ্যরতজী বাহিরে আসিয়া জামাত গাশ্তে না যাওয়ার কারণে অত্যন্ত শুরু হইলেন। মেওয়াতীদের ত্যাগ এবং ঈমানের কথা উল্লেখ করিয়া বলিতে লাগিলেন— এইসব লোকের নিকট তোমরা খণ্ডী হইয়া রহিয়াছ। ইহারাই তোমাদিগকে সহীহ রাস্তা দেখাইয়াছে।

অতঃপর একজন গরীব মেওয়াতীকে ডাকিয়া আনিয়া পাশে বসাইলেন। তাহাকে দেখাইয়া বলিতে লাগিলেন, প্রথম প্রথম যখন ইহাকে আমি বলিয়াছিলাম যে— যাও, তবলীগের কাজ কর। তখন সে আমাকে জিজ্ঞাসা করিয়াছিল, “তবলীগ” আবার কি? আমি বলিলাম, তুমি লোককে গিয়া কলেমা শিক্ষা দাও। সে বলিল, হ্যরত! আমি নিজেই তো কলেমা জানি না। আমি বলিলাম, যাও লোকজনকে ডাকিয়া এই কথাটাই বলিয়া আস যে— দেখ ভাইসব! আমার এত বয়স হইয়া গিয়াছে, শিক্ষা না করিবার কারণে এখনও আমি কলেমাটাও উচ্চারণ করিতে পারি না। “ভাইসব! তোমরা কাহারও নিকট গিয়া কলেমা অবশ্যই শিক্ষা কর।”

মাওলানার তকরিবের ফলে আসরের নামাজের পর প্রচণ্ড বৃষ্টির মধ্যেই গাশ্ত করিবার উদ্দেশ্য জামাত রওয়ানা হইয়া গেল। আল্লাহর শান দেখুন! জামাত রাস্তায় বাহির হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই বৃষ্টি বন্ধ হইয়া আকশ পরিষ্কার হইয়া গেল। আধা মাইল দূরবর্তী একটা গ্রামে মাওলানা ওয়াসেফ সাহেবের নেতৃত্বে তবলীগ শুরু হইল এবং মাগরিব বাদ জামাত ফিরিয়া আসিল। এখানে বৃহস্পতিবার দিবাগত রাত্রে দিঘীর অনেক বিশিষ্ট লোক মাওলানার সঙ্গে

সাক্ষাতের উদ্দেশ্যে আসিয়া সমবেত হন। আজ বৃষ্টি হওয়া সত্ত্বেও এখানে খুবই জমজমাট অবস্থা। বেশ কিছুসংখ্যক পৰিব্র চেহারাও নজরে পড়িল। তাহাঙ্গুদের সময় অধিকাংশ লোককে লা ইলাহা ইল্লাহাহ'র জিকিরে মশগুল দেখতে পাইলাম। হ্যরত মাওলানার নির্দেশে আজ ফজরের নামায আমাদের সঙ্গী মাওলানা এহ্সানুল্লাহ পড়াইলেন। সকালের চায়ের সময় পঞ্চাশ-ষাটজন সমবেত ছিলেন। হ্যরত মাওলানা বলিতে লাগিলেন :

(ক) নামাযের মধ্যে একটি ছোট সূরা যথা— সূরায়ে ফাতেহা পড়ার যে সওয়াব, নামাযের বাহিরে সমগ্র কোরআন শরীফ খতম করিয়া সেই পরিমাণ সওয়াব পাওয়া যায় না। সুতরাং যে জামাত মানুষকে নামায পড়িতে উৎসাহিত করিবার জন্য কাজ করে, তাদের সেই কাজের কি পরিমাণ সওয়াব, তার পরিমাণ কে করিতে পারিবে?

স্থান-কালের গুণে সব কাজের মধ্যেই বৈশিষ্ট্য সৃষ্টি হইয়া থাকে। তেমন দীন প্রচারের জেহাদে লিঙ্গ থাকা অবস্থায় জিকির করাতে যে ফায়দা হয়, ঘরে বসিয়া বা খানকায় আবদ্ধ থাকিয়া জিকির করিবার চাহিতে তাহা নিঃসন্দেহে অনেকগুণ বেশি। সুতরাং “বন্ধুগণ! কাজের মধ্যে ও সর্ববস্থায় বেশি করিয়া জিকির করিতে থাকিও।”

(খ) আমার এই তাহরিক আল্লাহর নির্দেশ, “আল্লাহর পথে সুসজ্জিত অবস্থায় অথবা রিক্ত হল্তে হইলেও বাহির হইয়া পড়” বাস্তবায়িত করা ব্যক্তীত আর কিছু নয়। এই অভিযানে কোন ক্রটি করা আল্লাহর আজাবকে ডাকিয়া আনার নামান্তর মাত্র। বন্ধুগণ! তবলীগের এই কাজে উচ্চুলের পাবনী করা অত্যন্ত ভর্তুরী। যদি কাজের মধ্যে কোন নিয়মের ব্যতিক্রম কর, তবে আল্লাহর যে আজাব হয়ত পরে আসিত তা সঙ্গে সঙ্গে আসিয়া তোমাদিগকে ঘিরিয়া ধরিবে। এই তাহরিকের ইতিহাসে অনুরূপ দুইটি ঘটনা ঘটিয়াছে। একবার দৃশ্যতঃ আন্দোলন উন্নতির চরম শিখরে আরোহণ করিবার পর উচুলের ব্যতিক্রম ঘটিবার কারণে হঠাৎ অনেক নিচে নামিয়া যায়। সুতরাং “ভাইসব! ছয়-উচুলের অনুসরণে অত্যন্ত দৃঢ় থাকিও।”

(গ) ইসলাম কি? “আল্লাহর নির্দেশের প্রতি মাথা পাতিয়া দেওয়া ব্যক্তীত আর কিছু নয়। শয়তান আমাদিগকে সেই পাবন্দি হইতে বিরত রাখে। শয়তান আমাদের চোখের সামনে দুই ধরনের পর্দা ফেলিয়া দেয়। একটি হইল, অন্দকারের পর্দা। অর্থাৎ নফসকে মন্দকাজের প্রতি প্রলুক্ত করিয়া দেয়। দ্বিতীয়

প্রকার হইল নূরানী পর্দা। এই পর্দার অর্থ হইল, শয়তান কৌশলে উত্তম কাজ হইতে সরাইয়া আনিয়া কম গুরুত্বপূর্ণ কোন কাজে লাগাইয়া দেয়। ফরজের সময়ে নফল কাজে লিঙ্গ করিয়া রাখে এবং নফস মনে করিতে থাকে যে, আমি তো ভাল কাজই করিতেছি। আজকের দিনের সর্বাপেক্ষা বড় দায়িত্ব হইতেছে তবলীগের কাজ। অনেক বড় বড় ইবাদতও এই কাজের পরিপূরক হইতে পারে না।”

চা-নাশ্তার পর সিদ্ধান্ত হইল, পেশোয়ারের জামাত দিল্লীর জামাতের সহিত শামিল হইয়া তবলীগের উদ্দেশ্যে আগামীদিন সকালেই সাহারানপুরের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইয়া যাইবে। নির্ধারিত সময়ে আমরা হ্যরতজীর নিকট বিদায় নিতে আসিলাম। বাচ্চা দুইটি সঙ্গে ছিল না। জিজাসা করিলেন, বাচ্চাদের নিয়া আসিলে না কেন? আমরা উজর পেশ করিলাম। শুনিয়া বলিলেন,—ভাই! তোমরা নিজেরা তো শিশুদের বুঝানোর ব্যাপারে অপারাগ, আর এই অপারাগতা ঢাকা দেওয়ার জন্য অবুব বলিয়া বাচ্চাদের দোষ দাও। শিশুদের পক্ষে কোন কিছু বুঝিবার দরকার কর না। তাহাদের কানে ভাল ভাল কথা ফেলিতে থাকা, দেখাইতে থাকা এবং অনুভব করাইতে থাকাই আসল কাজ। যদি এর দ্বারা কোন কাজ না হইত, তবে জন্মের সঙ্গে সঙ্গেই শিশুদের কানে আজান দেওয়ার নির্দেশ আসিল কেন?

অতঃপর অত্যন্ত জোরের সঙ্গে আমাদিগকে সর্বদা জিকিরে মশগুল থাকিবার উপদেশ দিলেন। বলিলেন, জিকির হইল বর্মের ন্যায়। এর ফলে শয়তান তোমাদের উপর হামলা করিতে বা বিজয়ী হইতে সমর্থ হইবে না। আল্লাহ বলিয়াছেন—“শ্বরণ রাখিও, একমাত্র আল্লাহর জিকিরের মাধ্যমেই অন্তরে শান্তি লাভ হওয়া সম্ভব।”

“ভাইসব! তোমাদের শিশুদিগকে সব সময় ভাল ভাল কথা শুনাইতে থাকিও।”

বিদায়ের মুহূর্ত পর্যন্ত হ্যরত মাওলানা আমাদিগকে জিকিরের তাকিদ এবং ফজীলত বর্ণনা করিতে থাকিলেন।

সাহারানপুরে মৌলবী আব্দুল গাফফার নদভীর যবানী— হ্যরত মাওলানা পেশোয়ারের জামাতের জন্য বিশেষ পয়গাম পাঠাইলেন— “তোমরা মাত্র কয়েকদিনের জন্য আসিয়া আরাম করিয়া চলিয়া গেলে। মনে রাখিও, এই পথে ক্ষুধা এবং ত্বক্রান তক্কলীফ বরদাশ্ত করিবার প্রয়োজন আছে। এই পথে ঘাম বহাও এবং প্রয়োজনের সময় রক্ত ঢালিয়া দেওয়ার জন্য প্রস্তুত হইতে থাকে।”

## দাওয়াতের কাজে একাধিতা

কঠিন পীড়ার এই দিনগুলিতেও হ্যরত মাওলানা তাহার দাওয়াতের কাজে কঠুন্দ একাধিতা রাখিতেন, মাসিক আল ফুরকান পত্রিকার সম্পাদক প্রখ্যাত মনীষী মাওলানা মন্যুর নোমানী সাহেবের বর্ণনা করা তৎসম্পর্কিত কয়েকটি ঘটনা তাহারই সম্পাদিত পত্রিকা হইতে উদ্ভূত করা হইতেছে।

এখিল মাসের শেষ সপ্তাহের দিকে হ্যরত আতাউল্লাশাহ বোখারী হ্যরতজীকে দেখিতে আসিলেন। এর মাত্র দুইদিন আগেই তাহার পীড়ার তীব্রতা অত্যন্ত বাড়িয়া গিয়াছিল। যার ফলে তিনি এত দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিলেন যে, দুই-চারি মিনট কথা বলিবার শক্তি ও তাহার ছিল না। শাহ সাহেবের আগমন সংবাদ শুনার সঙ্গে সঙ্গে আমাকে ডাকাইলেন। বলিলেন, ইহার সহিত আমাকে জরুরী কথা বলিতে হইবে। তুমি আমার মুখের কাছে কান পাতিয়া রাখিবে, আমি যা কিছু বলিব তা তাহাকে বলিয়া যাইবে।

হ্যরত শাহ সাহেব নিকটে আসিবার পর হ্যরত মাওলানা প্রথমে অবশ্য আমার মাধ্যমে কথা বলিতে শুরু করিলেন, কিন্তু কয়েক মিনিট যাইতে না যাইতেই যবানের মধ্যে এমন শক্তি আসিয়া গেল যে, সরাসরি আধঘন্টারও বেশি সময় কথা বলিতে থাকিলেন।

এখিল মাসেই তাহার রোগের প্রকোপ এত বাড়িয়া গেল যে, একদিন দুই ঘণ্টা পর্যন্ত বেশ হইয়া রহিলেন। চক্ষু মুদিয়া আসিল। দীর্ঘ সময় অতিবাহিত হওয়ার পর চোখ ঝুলিয়া গেল। যবান হইতে বাহির হইতে লাগিল :

সত্য জয়ী হইবে! সত্য জয়ী হইবে!! সত্য জয়ী হইবে— কখনও পরাজিত হইবে না�!!!!

অতঃপর কিছুক্ষণ কেমন যেন অভিভূত হইয়া গেলেন। পবিত্র যবান হইতে মধুর সূরে কোরআনের এই আয়াতটি তেলাওয়াত হইতে শুনা গেল :

অর্থাৎ— “মুমিনগণকে সাহায্য করা আমার দায়িত্ব।”

লেহানের সঙ্গে কোরআন শরীফ পাঠ করা হ্যরত মাওলানার সাধারণ অভ্যাস ছিল না। এই অবস্থায় যখন তাহার মুখ হইতে বেশ বুলন্দ আওয়াজে

সুমিষ্ট লেহানে কোরআনের উপরোক্ত আয়াতটি উচ্চারিত হইতেছিল, তখন আমি হ্জরার বাহিরে মসজিদের ছেহেনে অবস্থান করিতেছিলাম। ভিতরে যে খাদ্য খাদেম ছিলেন তাহাকে আমার নাম ধরিয়া বলিতে লাগিলেন— সে কোথায়, ডাকিয়া আন। শুনার সঙ্গে সঙ্গেই আমি হ্জরার ভিতরে চলিয়া গেলাম। আমাকে দেখিয়াই বলিতে লাগিলেন— “মৌলবী সাহেব, আল্লাহর ওয়াদা হইতেছে, এই কাজ অবশ্যই কমিয়াব হইবে। আল্লাহর অব্যাহত সাহায্য এই কাজকে শেষ মনজিল তক পৌছাইবে। তবে শর্ত হইল— তাহার ওয়াদা এবং সাহায্যের প্রতি পরিপূর্ণ আস্থা রাখিয়া তাহারই নিকট সাহায্য ভিক্ষা করিতে থাক। তোমাদের সাধ্যমত যেকোন চেষ্টা হইতে বিরত হইও না।”

কথাগুলি বলার পরই চক্ষু পুনরায় বন্ধ হইয়া গেল। অন্ত কিছুক্ষণ গভীর নিরবতার পর পুনরায় শুধু এই কথা কয়তি বলিলেন :

হায়! যদি উলামাগণ এই কাজের দায়িত্ব পরিপূর্ণরূপে গ্রহণ করিবার পর আমি বিদ্যায় হইতাম!

সবচাইতে আশ্চর্যের বিষয় হইল, রোগের তীব্রতা এবং শারীরিক দুর্বলতা যতই বৃদ্ধিপ্রাণ হইতেছিল, তাহার মধ্যে যেন আল্লাহর দীনের পুনর্জাগরণ ও পুনঃপ্রতিষ্ঠার ভাবনা ততই তীব্রতর হইয়া উঠিতেছিল।

কঠিন অসুখে কাতর হইয়া মাসের পর মাস বিছানায় পড়িয়া থাকিবার ফলে হ্যরত মাওলানা এমন শোচনীয়ভাবে দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিলেন যে, কোন লোকের পক্ষে এই অবস্থায় সম্পূর্ণ মুখ বন্ধ করিয়া বিছানায় পড়িয়া থাকা ছাড়া মুখ দিয়া একটু শব্দ বাহির করাও হয়ত সম্ভবপর হইত না। কিন্তু এই মারাত্মক ব্যাধির অবস্থাতেও যখনই তাহাকে দেখিয়াছি, তিনিটি অবস্থার কোন না কোন এক অবস্থাতে তিনি নিম্ন রহিয়াছেন :

(এক) ইসলামের পুনর্জাগরণের চিন্তায় ডুবিয়া রহিয়াছেন।

(দুই) অথবা এর জন্য হৃদয়ের গভীর আকৃতি সহকারে দোয়া করিতেছেন। যাহারা কাজ করিতেছেন তাহাদের নিষ্ঠা, দৃঢ়তা এবং রসূলে মকবুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের তরিকার উপর সুপ্রতিষ্ঠিত থাকা ও এই কাজ কবুল করিবার জন্য আল্লাহর দরবারে দোয়ার হস্ত প্রসারিত করিয়া রাখিয়াছেন। এমন আবেগের সঙ্গে দোয়া করিতেছেন যে, পাশে যাহারা থাকিত তাহাদের পক্ষে ক্রন্দনবেগ সম্ভবণ করা সম্ভব হইত না।

(তিনি) অথবা কাজের জন্য জরুরী উপদেশ-নির্দেশ প্রদান করিতেছেন।

এমনকি চিকিৎসা করিবার জন্য যে সমস্ত ডাক্তার-কবিরাজ আসিলেন, তাঁহাদিগকেও প্রথমে কাজের দাওয়াত দিতেন, তারপর তাহাকে দেখার সুযোগ দিতেন। একদিন মুফতী কেফায়েতুল্লাহ সাহেব দিল্লীর জনেক বিখ্যাত ডাক্তারকে সঙ্গে নিয়া আসিলেন। হ্যরত মাওলানা সেই ডাক্তারের সম্মুখে কি চমৎকার-ভাবেই না তাঁহার নিজের কথা বলিয়া গেলেন।

ডাক্তার সাহেব! আপনার আয়তে এমন একটি বিদ্যা রহিয়াছে যাদ্বারা মানুষ উপকৃত হয়। কিন্তু এই বিদ্যাকেও মান করিয়া দেওয়ার জন্য আল্লাহ পাক হ্যরত ইস্মাইলাইহিস সালামকে অক্ষের দৃষ্টিদান, কুর্তুরোগীর আরোগ্য সাধন এমন কি মৃত ব্যক্তিকে পুনর্জীবিত করিবার ন্যায় কয়েকটি বাহ্যিক মোজেয়া দান করিয়াছিলেন। হ্যরত ইসাকে (আঃ) যে রূহানী শক্তি দান করা হইয়াছিল, তা নিঃসন্দেহে এই সমস্ত বাহ্যিক মোজেয়ার তুলনায় ছিল অনেকগুণ বেশি শক্তিশালী।

এখন আপনার প্রতি আমার বক্তব্য হইল, “আমাদের হ্যরত খাতামুল-আম্বিয়া সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মাধ্যমে আল্লাহ পাক যে রূহানী এলেম এবং আহকাম প্রেরণ করিয়াছেন তাহা হ্যরত ইসার (সাঃ) এত শক্তিশালী রূহানী শক্তি ও জাহেরী মোজেয়াকে পর্যন্ত অচল করিয়া দিয়াছে। এখন চিন্তা করিয়া দেখুন, হজুরের (সাঃ) মাধ্যমে পাওয়া ঐ সমস্ত রূহানী বিষয়গুলির প্রতি মনোযোগ না দেওয়ার ফলে কতবড় মহান জিনিসের প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করা হইয়াছে। লোকজনকে আমরা শুধু এই কথাই বলিয়া থাকি যে, তাহারা যেন এই অমূল্য নেয়ামতের দ্বারা ফায়দা হাসিল করে, অন্যথায় খুবই নির্দারণ বক্তব্যার সম্মুখীন হইতে হইবে।”

দ্বিন পুনঃপ্রতিষ্ঠার বিষয় ছাড়ি অন্য কোন কথা মুখে উচ্চারণ করা তো দূরের কথা, কানে শোনাও পছন্দ করিতেন না। কেহ সম্মুখে অন্য কোন প্রসঙ্গ উত্থাপন করিলে তা সহ্য করিতে পারিতেন না। সঙ্গে সঙ্গে তা বন্ধ করিয়া দিতেন। খাদেমদের মধ্যে কেহ কুশলবার্তা জিজ্ঞাসা করিলে জবাব দিতেন :

ভাই! সুস্থতা-অসুস্থতা তো মানুষের সঙ্গে সব সময়ই লাগিয়া রহিয়াছে। এর মধ্যে আবার ভাল বা মন্দের কি থাকিতে পারে? কুশল-মঙ্গল তো তখন হইবে- যখন আল্লাহ পাক যে কাজের জন্য পয়দা করিয়াছেন তা ঠিকমত আদায় হয় এবং এর দ্বারা হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের পবিত্র রূহ

শান্তিলাভ করে।

“সাহাবায়ে-কেরামকে হজুর (সাঃ) যে অবস্থায় রাখিয়া গিয়াছিলেন, তার মধ্যে সামান্য একটু অন্যথা হইলেই উহাকে তাঁহারা বিরাট অমঙ্গল বলিয়া জ্ঞান করিতেন।”

হাজী আব্দুর রহমান সাহেব বর্ণনা করেন, অসুস্থতার সময় কান্দালা হইতে হ্যরত মাওলানার ক�ঢ়েকজন আঘীয়-স্বজন তাঁহাকে দেখিতে আসিলেন। মাওলানা জিজ্ঞাসা করিলেন, কি উদ্দেশ্যে আসিয়াছ? তাঁহারা আরজ করিলেন, আপনার কুশলবার্তা জানিবার জন্য। বলিলেন, “যে মিটিয়া যাওয়ার জন্যই স্ট হইয়াছে, তাহার কুশলবার্তা জানিবার জন্য কান্দালা হইতে এই পর্যন্ত চলিয়া আসিয়াছ, আর রসূল-খোদার (সাঃ) প্রিয় দীন যা মিটিবার নয় অথচ মিটিয়া যাইতে বসিয়াছে আর তোমরা তার কোন খবরই রাখ না।”

এক জুমার দিনে ফজুরের নামাজ মাওলানা ইউসুফ সাহেব পড়াইলেন এবং কুনুতে-নাজেলা পড়িলেন। উল্লেখযোগ্য যে, জাতীয় জীবনে কোন দুর্যোগ দেখা দিলে তাহা হইতে উদ্বারপ্রাপ্তির উদ্দেশ্যে আল্লাহর সাহায্য চাওয়ার জন্য ফজুরের নামাজের মধ্যে বিশেষ এক পদ্ধতিতে কুনুতে-নাজেলার দোয়া পড়িবার নিয়ম রহিয়াছে।

নামাজ শেষ হওয়ার পর একজন মেওয়াতী খাদেম মাওলানা ইউসুফ সাহেবকে আসিয়া বলিলেন যে, হ্যরতজী স্মরণ করিয়াছেন। খেদমতে হাজির হওয়ার পর হ্যরত মাওলানা বলিলেন- কুনুতে-নাজেলা পাঠ করিবার সময় ইসলামের অন্যান্য দুশমনের কথা স্মরণ করিবার সঙ্গে সঙ্গে যে সমস্ত অ-মুসলিম যোগী এবং তাঁন্ত্রিক ইসলামের বিরুদ্ধে তাহাদের আঘীক শক্তি নিয়োজিত করিয়া থাকে, তাহাদের কথাও স্মরণ করা দরকার। এই কথার দ্বারা হ্যরত মাওলানা কিছুদিন আগেই সাহারানপুরে অনুষ্ঠিত অর্যসমাজী বনাম মুসলমানদের মধ্যে অনুষ্ঠিত একটি তর্কযুদ্ধের ঘটনার দিকে ইঙ্গিত করিতেছিলেন। সেই তর্কের সময় জনৈক হিন্দু তাঁত্রিক তাহার আঘীক শক্তির সাহায্যে মুসলমান তার্কিকের বাক-স্কুরণে বার বার বিঝের সৃষ্টি করিয়া এক সংকটজনক অবস্থার সৃষ্টি করিয়া দিয়াছিল। হ্যরত মাওলানা খলিল আহমদ সাহারানপুরী (রাহঃ) এই সভায় উপস্থিত ছিলেন। বিষয়টির প্রতি তাঁহার দৃষ্টি আকর্ষণ করা হইলে তিনি সেই দিকে একটু লক্ষ্য দেওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই সন্ন্যাসী আতঙ্কিত হইয়া সভাস্থল ছাড়িয়া গেল। এরপরই দেখা গেল, মুসলমানদের পক্ষীয় তার্কিকের স্বাভাবিক বাকপটুতা

ফিরিয়া আসিয়াছে। - (তায়ফেরাতুল খলীল)

সেই দিন ফজর নামাজ বাদ মাওলানা আবুল হাসান আলী নদভী এবং মাওলানা মনযুর নোমানী মসজিদে সংক্ষিপ্ত তকরির করিলেন। হ্যরত মাওলানার অবস্থা সংকটজনক হইয়া পড়ায় এবং এই কথা শ্বরণ করিয়া যে, মাত্র কয়েকদিন আগেও হ্যরত মাওলানা নিয়মিতভাবে এই মিস্বরে বসিয়া তকরির করিতেন, লোকজনের অন্তর বেদনা-ভারাক্রান্ত হইয়া উঠিয়াছিল। বিশেষতঃ মাওলানা মনযুর নোমানী যখন এক সময় বলিয়া ফেলিলেন যে, আগ্রাহ এই মেহরাব ও মিস্বরকে আবাদ রাখুন, আপনারা অনেক বারই এই মিস্বর হইতেই হ্যরত মাওলানার পবিত্র মুখ নিস্ত এই সমস্ত কথা শ্বরণ করিয়াছেন.....। তখন হাজেরানের সকলেরই চক্ষু অশ্রুসিক্ত হইয়া উঠিল।

দীর্ঘদিনের দন্তর ছিল জুমার রাত্রিতে হ্যরত মাওলানা মসজিদে সমবেত লোকজনের সম্মুখে তবলীগ সম্পর্কে নিয়মিত ভাষণদান করিতেন। শহরের বিভিন্ন এলাকা এবং কোন কোন সময় অন্যান্য শহর হইতেও বহুলোক আসিয়া সমবেত হইতেন। রোগশয্যার এই দিনগুলিতে আগস্তুকদের ভীড় অনেকগুণ বাড়িয়া গিয়াছিল। হ্যরত মাওলানা নিজে তখন আর বক্তৃতা করিতে পারিতেন না। কিন্তু এই সমস্ত আগস্তুকরা যাহারা নিজেদের কাজকর্ম ত্যাগ করিয়া এখানে আসিয়া সমবেত হইতেন, তাহারা শুধুমাত্র মাওলানার স্বাস্থ্যের অবস্থা জানিয়া বা তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিয়াই চলিয়া যাইবেন, এই পরিস্থিতি মাওলানা বরদাশত করিতে পারিতেন না। বরং নিয়মিত যাতায়াতকারী এই লোকগুলির এই সময়টুকুও যাহাতে দ্বিনের কাজে ব্যবহৃত হয় সেই জন্য কড়া শির্দেশ দিতেন। দ্বিনের তলব নিয়া যে লোকগুলি এখানে আসেন তাঁহাদের একটি মুহূর্ত বরবাদ করাকেও হ্যরত মাওলানা অত্যন্ত গুরুতর খেয়ানত বলিয়া মনে করিতেন। আগস্তুকগণকে নির্ধারিত কাজে লিপ্ত করিবার ব্যাপারে সামান্য একটু দেরী হইলেও মাওলানা আন্তরিকভাবে ক্ষুঁক হইতেন। তাঁহার নাজুক তবিয়ত তা বরদাশত করিতে পারিত না।

এক জুমার রাত্রিতে মাগরিব বাদ লোকজনকে মসজিদের ছাদে বসানোর ব্যবস্থা হইল। ওয়াজ শুরু করিতে কয়েক মিনিট দেরী হইল। এরই মধ্যে পর পর দুই-তিনজনে আসিয়া খরব দিতে লাগিলেন যে, মাওলানা বলিতেছেন, “এক মুহূর্ত দেরী না করিয়া কাজ শুরু কর। এক একটি মিনিট আমার চিন্তে বোৰা

হইয়া উঠিতেছে।” যখন খবর গেল যে, ওয়াজ শুরু হইয়া গিয়াছে, তখন মাওলানা স্বস্থির নিঃশ্বাস ফেলিলেন।

### জীবনের শেষ সময়গুলি

দিনে দিনে স্বাস্থ্যের অবস্থা ক্রমেই নাজুক হইতে লাগিল। এতদিন মাওলানা জামাতে দাঁড়াইয়া নামাজ পড়িতে পারিতেন, এখন কাতারের এক পাশে তাঁহার চারপায়ী আনিয়া রাখিয়া দেওয়া হয় এবং উহাতে শায়িত অবস্থাতেই তিনি নামাজ আদায় করেন।

এই সময় হ্যরত মাওলানা জাফর আহমদ সাহেব নিজামুদ্দিনেই অবস্থান করিতেছিলেন। হ্যরতজীর চিকিৎসার ব্যাপারটি তিনিই দেখাশোনা করিতেন। এছাড়া মসজিদ ও সভা-সমাবেশগুলিতেও তিনিই নিয়মিত ওয়াজ-নসিহত করিতেন। হ্যরত মাওলানা তাঁহার উপস্থিতিতে অনেকটা শান্তি ও ত্বক্ষি পাইতেন।

২৮শে জমাদিউস্সানী মোতাবেক ২১শে জুন তারিখে শায়খুল হাদীস মাওলানা যাকারিয়া সাহেবও নিজামুদ্দিনে চলিয়া আসিলেন।

৬৩ হিজরীর ৩০শে জমাদিউস্সানী মোতাবেক ৪৪ সনের ২৩শে জুন তারিখে নূহের মদ্রাসা মঙ্গলুল উলুমের সালানা জলসা অনুষ্ঠিত হয়। সম্ভবতঃ এইটিই এই মদ্রাসার প্রথম বার্ষিক সভা, যেখানে হ্যরত মাওলানা হাজির হইতে পারিলেন না।

২৩শে জমাদিউস্সানীর সকাল বেলায় মোটুরলুরী যোগে নিজামুদ্দিনের কাফেলা নূহের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হইল। সকলে মিলিয়া মাওলানা ইউনুফ সাহেবকে কাফেলার আমির নির্বাচিত করিলেন। মাওলানা জাফর আহমদ সাহেব, মাওলানা মনযুর নোমানী, মাওলানা যাকারিয়া কুদুসী, মৌলবী আমীর আহমদ, অধ্যাপক আব্দুল গনী, মোঃ সৈয়দ আজিজুর রহমান সাহেবান এবং লাখনৌর জামাতের অন্যান্য কিছু লোক এই কাফেলায় শরীক ছিলেন। পথে পথে কিছু সময় জিকির, কিছু সময় ওয়াজ-নসিহত এবং আলোচনার মধ্যে অতিবাহিত হইল। বেলা দুইটার কাছাকাছি সময় কাফেলা নূহ আসিয়া পৌছল এবং সঙ্গে সঙ্গেই জলসার কাজ শুরু হইয়া গেল। হ্যরত মাওলানার নিজ হাতে লাগানো বাগচা সকলের সামনে স্বমহিমায় উজ্জ্বল হইয়া বিরাজ করিতেছিল; কিন্তু হয়! আসল বাগবানই আজ সেখানে উপস্থিত ছিলেন না।

রাতের বেলায় জলসার কাজ পুনরায় শুরু হইল। জলসার কাজ চলা অবস্থাতেই নৃহের ইংরেজী স্কুলের ছাত্রাবাসে আগুন ধরিয়া গেলে সমগ্র জলসার লোকজন আগুন নিভানোর কাজে চলিয়া গেল। অনেক কঠে আগুন আয়তে আনার পর পুনরায় কাজ শুরু হইল। রাতের বেলায় মসজিদের ঐ কোণটি যেন খাঁ খাঁ করিতেছিল, যেখানে সব সময় হ্যরত মাওলানার চারপায়ী লাগানো থাকিত এবং মেওয়াতের জান-নেসার ভজের দল পতঙ্গের ন্যায় সেখানে গিয়া ভীড় করিতে থাকিত। জুনের এই শেষভাগে প্রচণ্ড গরম পড়িয়াছিল, কিন্তু সভার সেই উত্তপ্ত আর অনুভূত হইল না, হ্যরত মাওলানার কথাবার্তা, নামাজ বাদের মর্মবিদারী কঠের দোয়া এবং তাঁহার উপস্থিতির দ্বারাই অন্যান্য সময় যা স্বাভাবিকভাবে অনুভূত হইত।

নৃহ হইতে ফিরিয়া আসার পর হ্যরত মাওলানা কর্মীদের ডাকিয়া জলসার বিবরণ শুনিলেন। অগ্নিকাণ্ডের খবর শুনিয়া বলিয়া উঠিলেন : তোমরা জিকির কম করিয়াছ, তাই শয়তান সুযোগ পাইয়াছে।

একব্যক্তি এই বলিয়া একটু খুশী প্রকাশ করিলেন যে, ইংরেজী স্কুলের ইমারতে আগুন লাগিয়াছে। এই কথা শুনিয়া মাওলানা তাহাকে তখন কিছু না বলিলেও মনে মনে অসন্তুষ্ট হইলেন। পরদিন কথায় কথায় বলিয়াই ফেলিলেন যে, এই কথা শুনিয়া আমি ব্যথিত হইয়াছি। মুসলমানদের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত একটি প্রতিষ্ঠানের ক্ষতির সংবাদ শুনিয়া খুশী হওয়ার কিছু নাই।

মাওলানা ইউসুফ সাহেবকে জিজ্ঞাসা করিলেন, জলসা হইতে তবলীগী জামাতগুলির বিদায়ের দৃশ্য মাওলানা জাফর আহমদ সাহেবকে দেখাইয়াছ কি? মাওলানা সাহেব জবাব দিলেন, জী-না। বলিলেন- বড় মারাত্মক ভুল করিয়া ফেলিয়াছ। এইটাইতো দেখার জিনিস ছিল যে, হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মোবারক জামানায় মুসলমানদের অভিযাত্রী দলগুলিকে কিভাবে পাঠানো হইত।

### স্বাস্থ্যের সংকটজনক অবনতি

হ্যরত মাওলানা ভালভাবেই অনুভব করিতেছিলেন যে, শেষ সময় ঘনাইয়া আসিতে আর বেশি দেরী নাই। নির্ধারিত সময়ের এই দিক সেই দিক হইতে পারে না। কোন কোন সময় কাজের গতি বৃদ্ধি করিবার উদ্দেশ্যে এই কথা

প্রকাশও করিয়া ফেলিতেন। মাওলানা জাফর আহমদ সাহেব সাক্ষাৎ করিতে আসিলে বলিলেন- আপনি সময় দেওয়ার জন্য আমার নিকট ওয়াদা করিয়াছিলেন, কিন্তু এখনও সেই ওয়াদা পূরণ করেন নাই।” মাওলানা বলিলেন, এখনতো ভয়নক গরম, ইনশাআল্লাহ রমজানের বক্ষে চলিয়া আসিব এবং কিছু সময় কাজের মধ্যে ব্যয় করিব। বলিলেন- “আপনি রমজানের কথা বলিতেছেন, শাবান পর্যন্ত পৌছারও আশা আমি করিতে পারিতেছি না।” এই কথা শুনিয়া মাওলানা জাফর আহমদ সাহেব তখন হইতেই নিজামুদ্দিনে কিছুদিন থাকিয়া যাওয়ার সিদ্ধান্ত নিলেন।

চৌধুরী নিয়াজ খানকে বলিলেন- “ভাই! তুমি এখানেই অবস্থান করিতে থাক, বিশ দিনের ব্যাপার, মনে হয় এর মধ্যেই এইদিক সেইদিক কিছু একটা হইয়া যাইবে।” আল্লাহর কি শান; এই কথা বলিবার ঠিক বিশ দিনের মাথাতেই হ্যরতজী দুনিয়া হইতে বিদায় নিয়াছিলেন।

মাওলানা আবুল হাসান আলী নদভী বলেন- “আমাকে কয়েকবারই বলিয়াছেন, আমার পুনরায় সুস্থ হইয়া উঠিবার আশা নাই, তবে আল্লাহর কুদরতে তো সব কিছুই হইতে পারে।”

কখনও কখনও আবার এমন আশার কথা বলিতেন যে, শুশ্রাকারীগণ আশাবিত হইয়া উঠিতেন।

### চিকিৎসার পরিবর্তন

প্রথম হইতেই পাহাড়গঞ্জের হাকীম করীম বখস্ সাহেব চিকিৎসা করিতেছিলেন। মাওলানা জাফর আহমদ সাহেবের পরামর্শে হাকীমী চিকিৎসা পরিবর্তন করিয়া বাইওকেমিক চিকিৎসার ব্যবস্থা করা হইল। সর্বশেষে দিল্লীর প্রখ্যাত চিকিৎসক ডাক্তার আব্দুল লতীফ চিকিৎসা শুরু করিলেন, কিন্তু ডাক্তার সাহেব অন্তের অবস্থা পরীক্ষা করিবার পর কিছুটা নিরাশ হইয়া পড়িলেন। তাঁহার পরীক্ষায় জটিল ধরনের পুরাতন আমাশয় ধরা পড়িল। ডাক্তার সাহেব অনেক চিন্তা-ভাবনার পর ইন্জেকশনের ব্যবস্থা করিলেন, কিন্তু সব কিছুই বেকার প্রতিপন্থ হইল।

হ্যরত মাওলানার ভাগিনীয় মাওলানা একরামুল-হাসান কান্দলবীর দায়িত্বে ছিল ঔষধ সেবন করানোর কাজ। পথ্যাদির দেখাশোনা করিতেন মৌলবী লুৎফুর রহমান সাহেব। মাওলানা জাফর আহমদ সাহেব এবং মাওলানা এহতেশামুল-

হাসান সাহেব সার্বিকভাবে দেখা-শোনার কাজে নিয়োজিত হইয়া ছিলেন। মৌলবী ওয়াসেফ আলী সাহেব অযু এবং নামাজের ব্যবস্থা করিতেন। চৌধুরী নওয়াজ খান, নমুনার মেহরাব খান প্রমুখ মেওয়াতের কতিপয় প্রবীণ ভক্ত অত্যন্ত আন্তরিকতার সঙ্গে সার্বক্ষণিক সেবায় নিয়োজিত ছিলেন। কিষণগঞ্জের প্রথ্যাত ব্যবসায়ী মুহম্মদ ইউসুফ সাহেব রাতের পর রাত জাগিয়া মাথায় তেল মালিশ করিতে থাকিতেন। হ্যরত মাওলানা তাঁর এই সমস্ত খাদেমগণের প্রতি অত্যন্ত তুষ্ট ছিলেন। বলিতেন, আমার এই সমস্ত খাদেমগণকে তোমরা “খাদেম” মনে করিও না। প্রকৃত পক্ষে ইহারা প্রত্যেকেই “মখদুম”। শেষ সময়কাল সার্বক্ষণিক এই সমস্ত খাদেমগণ রহনীয়াতের সীমাহীন দোলতলাভ করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন।

দিল্লীর ব্যবসায়ী সমাজের একটি বিরাট শ্রেণী হ্যরত মাওলানার অত্যন্ত ভক্ত এবং সমগ্র কর্মজীবনের অন্তরঙ্গ সঙ্গী ছিলেন। জীবনের এই শেষ সময়টিতেও তাঁহারা অত্যন্ত ভক্তিন্দ্র অন্তর নিয়া বরাবর আসিয়া হাজির হইতেন। নিজেদের মধ্যে ব্যবস্থা করিয়া পালাত্মকে সর্বক্ষণ কেহ না কেহ এখানে উপস্থিত থাকিতেন।

### ব্যক্তিগত সম্পর্ক বনাম দ্বিনি সম্পর্ক

দাওয়াত ও তবলীগের কাজে হ্যরত মাওলানা নিজের সমস্ত সন্তাকে এমনভাবে বিলীন করিয়া দিয়াছিলেন যে, ব্যক্তিগত সম্পর্ক বলিতে তাঁহার আর কির্তু ছিল না। দ্বিনি কাজের সঙ্গে সম্পর্কের মাপকাঠিতেই তাঁহার সঙ্গে সম্পর্ক গড়িয়া তোলা বা রক্ষা করা স্তুতিপূর্ণ হইত। কাহারও সম্পর্কে যদি জানিতে পাইতেন যে, সে দ্বিনের কাজে অংশগ্রহণ করে না শুধু মাওলানার ব্যক্তিগত গুণগাহী, তবে তাঁহার প্রতি অসন্তুষ্ট হইতেন। তাঁহার দ্বারা কোন প্রকার খেদমত গ্রহণ করিয়াও তিনি ত্রুটি পাইতেন না।

একদা জনৈক মেওয়াতী মাথায় তেল মালিশ করিতেছিলেন। অল্পকিছুক্ষণ পর লোকটির প্রতি মাওলানার দৃষ্টি পড়িল। তাঁহাকে চিনিয়া ফেলিলেন এবং বলিতে লাগিলেন- ‘তুমি তো কোন সময় তবলীগের কাজে অংশগ্রহণ কর না আমি তোমার খেদমত গ্রহণ করিব না, এখান হইতে তুমি চলিয়া যাও।’

একবার একজন বৃন্দ খেদমত করিবার জন্য অগ্রসর হইলেন। হ্যরতজী মাওলানা মন্দুর নোমানী সাহেবকে ডাকিয়া বলিলেন- “দেখুন, লোকটি দীর্ঘকাল হইতে আমার সঙ্গে অত্যন্ত মহৎকালের সম্পর্ক রাখে, কিন্তু বারবার

তাঁগাদা দেওয়ার পরও সে তবলীগের কাজে সময় দেয় নাই। আপনি তাহাকে নিয়া গিয়া বুঝাইয়া দিন, এই কাজে অংশগ্রহণ না করিলে আমার মনে কষ্ট হয়।” মাওলানা সাহেব বৃন্দকে অন্যত্র ডাকিয়া নিয়া বুঝাইতে বসিলেন। বৃন্দ জবাব দিলেন, এইবার আমি কাজে যোগ দেওয়ার জন্য নৎকল্প গ্রহণ করিয়াই এখানে আসিয়াছি। মাওলানা সাহেব খেদমতে হাজির হইয়া এই সংবাদ জ্ঞাপন করিলে হ্যরতজী তৎক্ষণাত লোকটিকে ডাকাইয়া নিলেন এবং মোসাফাহা করিবার সময় আবেগে তাহার হাত চুম্বন করিলেন।

### কাজের অংগতি

এই সময়ে বিভিন্ন স্থান হইতে যে সমস্ত পত্র আসিত তাতে জানা যায়, দিল্লীর বাহিরে বহু এলাকাতেই কাজ দ্রুত ছড়াইয়া পড়িতেছিল। যে সমস্ত এলাকায় এতদিন কাজ করা প্রায় সম্ভবপূর্ণ হইতেছিল না, সেইসব স্থানেও আশাতিরিক্ত উৎসাহ-উদ্দীপনার সঙ্গে কাজ শুরু হইয়াছিল। যে সমস্ত বাধা-বিপন্নি ছিল সেই সমস্তও ধারণাতীতভাবে বিদ্যুরিত হইতে লাগিল। চারদিকে যেন আন্দোলনের মধ্যে অপার্থিক এক নৃতন প্রাণবন্যা সৃষ্টি হইয়া গিয়াছিল। হ্যরত মাওলানার অসুস্থতার মধ্যেই নৃতন নৃতন কয়েকটি এলাকায় কাজের ভিত্তি স্থাপন করা হইল। মৌলবী আন্দুর রশীদ সাহেবের অনুরোধে বেশ বড় একটি জামাত ভূপাল রওয়ানা হইয়া গেল। এই জামাতে মুফতী কেফায়েতুল্লাহ সাহেবও শরিক ছিলেন।

মৌলবী আন্দুর রশীদ নোমানী এবং অধ্যাপক আন্দুল গনীর প্রস্তাব অনুসারে জামাত দুই দুইবার জয়পুর সফর করিয়া আসিল। নতুন এলাকাগুলির মধ্যে কাজের উৎসাহ-উদ্দীপনা সর্বাপেক্ষা বেশি ছিল মুরাদাবাদে। সেখানকার কাজের অংগতির খবর নিয়া বার বার নিজামুদ্দিনে লোক যাতায়াত করিতেছিলেন।

জীবনের শেষ মুহূর্তটি যতই ঘনাইয়া আসিতেছিল, হ্যরত মাওলানার কাজের প্রতি আগ্রহ ও মনোযোগ যেন ততই বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হইয়া চলিয়াছিল। তাঁহার তবিয়ত তখন এমন এক নাজুক অবস্থায় উপনীত হইয়াছিল যে, একমাত্র দাওয়াতের কাজ ব্যতীত অন্য কোন কথা শুনিবার মত ধৈর্যই যেন তিনি হারাইয়া ফেলিয়াছিলেন। অচিন্তনীয় শারীরিক দুর্বলতা এবং তীব্র পীড়ার মধ্যে বিছানায় পড়িয়া থাকিয়াও স্বয়ং সব কাজের তদারক করিতেন। কর্মগণকে বারবার ডাকাইয়া আনিয়া এই সম্পর্কিত বিভিন্ন নির্দেশ এবং পরামর্শ দিতে থাকিতেন।

দরস, তবলীগী এজতেমা এমন কি খানার দস্তরখানায় বসিয়া তবলীগের প্রসঙ্গ ব্যতীত অন্য কোন কথা আলোচিত হয় কি না, সেই খবরটুকু পর্যন্ত রাখিতেন। কখনও অন্যরূপ কোন কথা শুনিতে পাইলে অত্যন্ত অসম্ভুষ্টি প্রকাশ করিতেন। লোকজনকে সর্বদা তালীম, দরস এবং জিকিরের মধ্যে মশগুল থাকিবার জন্য তাকিদ করিতে থাকিতেন। এই তাকিদ অবশ্যই শাসনের মাধ্যমে নয়, বরং উপদেশ ও উৎসাহ বাণীর মাধ্যমেই দিতেন। একবার জোহর বাদ দরসের মজলিসে যোগদানের ব্যাপারে কয়েকজন আলেমের একটু গাফলতি হইয়া গিয়াছিল। জানিতে পারিয়া এমন সূক্ষ্ম পত্থায় তা বলিয়া পাঠাইলেন যে, এতেই সকলে সাবধান হইয়া গেলেন। অনেক সময় কোন কোন বিষয়ের প্রতি বিশেষ কাহারও মনোযোগ আকর্ষণ করিবার জন্য তাহাকেই ডাকিয়া সেই কাজের ফজিলত বয়ান করিবার নির্দেশ দিতেন। এর দ্বারাই সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির অভ্যন্তরে সেই কাজটির শুরুত্ব স্বাভাবিকভাবেই দৃঢ়মূল হইয়া যাইত।

জলসার কার্যবিবরণী এবং তবলীগী কাজের সকল হাল-হকিকত শুনিবার জন্য অত্যন্ত আগ্রহের সঙ্গে অপেক্ষা করিতেন। এক রাত্রে দিল্লীর মীর দরবৰ সড়কের জলসা শেষ হইতে হইতে রাত্রি বেশি হইয়া যাওয়া কর্মীগণ রাতের বেলায় নিজামুদ্দিন পৌছিতে পারিলেন না। রাতের মধ্যে কয়েকবারই জিজ্ঞাসা করিলেন। সকালে লোক পৌছার সঙ্গে সঙ্গে ডাকিয়া আনিয়া সব কথা শুনিবার পর শান্ত হইলেন।

শারীরিক দুর্বলতা অস্বাভাবিকভাবে বৃদ্ধি পাওয়ার সঙ্গে সঙ্গে তবিয়ত এমন স্পর্শকাতর হইয়া পড়িয়াছিল যে, নিজের কাজের কথা ব্যতীত অন্য কোন আলোচনা শুনিবার মত দৈর্ঘ্যও আর অবশিষ্ট ছিল না। একবার দরসের মজলিসে ইতিহাস বিষয়ক কোন এক বিষয়ে বিতর্ক শুরু হইয়া গেল। অনেকেই এই বিতর্কে অংশ গ্রহণ করিলেন, বিতর্কমূলক এই আলোচনায় মুসলিম রাজা-বাদশাহগণের কার্যকলাপ সম্পর্কে তীব্র সমালোচনারও অবতারণা হইল। কার মাধ্যমে যে মাওলানা জানিতে পারিলেন, জানা গেল না; দেখা গেল মৌলবী মঈনুল্লাহ সাহেব পয়গাম নিয়া আসিয়াছেন; মাওলানা বলিয়া পাঠাইয়াছেন, এই মুহূর্তে তোমরা আলোচনার প্রসঙ্গ পরিবর্তন কর। তকরিরে উসুল সম্পর্কে হ্যরত মাওলানার তাকিদ ছিল, “সব সময় অগ্ন কথায় নিজের বক্তব্য পেশ করিতে হইবে। কথা ওজনদার এবং তত্ত্ব ও তথ্যপূর্ণ হইতে হইবে। ভাষণ যেন কোন অবস্থাতেই দীর্ঘ না হয়। বর্ণনা ভঙ্গী যেন হয় হজুর সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া

সাল্লামের বর্ণনাভঙ্গীর অনুরূপ।” তাহার বর্ণনারীতি সম্পর্কে বর্ণনা করা হইয়াছে, “তিনি যেন লোকজনকে কোন একটি আঘাসী বাহিনীর আশু আক্রমণ সম্ভাবনা হইতে সাবধান করিতেন।”

ওয়াজের মধ্যে কিছু-কাহিনী, চুটকী-গল্প বা গজল-শ্যের শুনিবার মত দৈর্ঘ্য হ্যরত মাওলানার ছিল না। কখনও কোন বক্তা প্রসঙ্গ দীর্ঘ করিতে শুরু করিলে বা ক্রিমতার আশ্রয় নিলেই মাওলানা তাকিদ করিয়া পাঠাইতেন যে, “হয় প্রকৃত উদ্দেশ্যের কথা বল, অন্যথায় বক্তৃতা বক্ত কর। বলিতেন, এখানে ওয়াজের অধিক্যের কোন প্রয়োজন নাই। বিভিন্ন জলসা এবং মাদ্রাসায় তো হরহামেশাই ওয়াজ হইতেছে।”

এই কারণে অনেক সময় খাদেমগণ এমন ব্যবস্থা করিতেন যেন মাওলানার কানে মসজিদে অনুষ্ঠিত ওয়াজ-নিশ্চিতের আওয়াজ না যায়। মাওলানার যাতে কষ্ট না হয় এবং বেচারা বক্তা ও যেন তাহার বক্তব্য শেষ করিতে সমর্থ হন।

এক জুমার সকালে বহু লোক সমবেত হইলেন। তাহাদের মধ্যে কথা বলিবার জন্য মাওলানা সৈয়দ আবুল হাসান আলী নদভীকে হকুম দিলেন। সৈয়দ সাহেব তাঁর স্বত্বাবসিন্দু মুক্তিকর্তৃর অবতারণা করিয়া প্রসঙ্গ একটু বিস্তৃত করিয়া ফেলিবার সঙ্গে সঙ্গেই মাওলানা নির্দেশ পাঠাইলেন— প্রসঙ্গ লম্বা হইয়া যাইতেছে। সংক্ষেপে আসল বিষয় এবং দাওয়াতের কথা পৌছাও।”

আসরের সময় সাধারণতঃ অনেক লোক জমিয়া যাইতেন। হ্যরত মাওলানা সমবেত লোকজনকে কোন না কোন উপদেশের বাণী বলিয়া পাঠাইতেন এবং তা হ্বল্ল হাজেরানের মধ্যে শুনাইয়া দেওয়া হইত। এই দিন বিকালবেলায় হ্যরত মাওলানার জুর অত্যন্ত বাড়িয়া গেল। জুরের তীব্র দাহনে কিছুটা বাহ্যজ্ঞান শূন্য হইয়া তিনি বিছানায় পড়িয়াছিলেন। নিয়মিত মজলিসে আর কেহ কোন আলোচনা করিলেন না। হৃশ ফিরিয়া আসিবার সঙ্গে সঙ্গেই জিজ্ঞাসা করিলেন, আজ মজলিসে কেন কিছু বলা হইল না? সময় কেন নষ্ট করা হইল? নিবেদন করা হইল, কিছু বলিবার জন্য হজুর তো কোন নির্দেশ দেন নাই। বলিলেন, আমাকে কেন জিজ্ঞাসা করা সমিচীন মনে হয় নাই। এই কথা শুনিয়া আশ্ফেপের সুরে বলিতে লাগিলেন, দীনি প্রয়োজনের চাহিতেও কেন আমার শারীরিক অবস্থাকে বেশি শুরুত্ব দিলে। আমার কষ্টের কথা কেন চিন্তা করিলে? কেন এমন মূল্যবান সময়টুকু নষ্ট করিয়া দিলে?

## কয়েকটি বিষয়ের প্রতি বিশেষ গুরুত্ব

এই সময়ে কয়েকটি বিষয়ের প্রতি হ্যরত মাওলানা সর্বাপেক্ষা বেশি গুরুত্ব প্রদান করিতেন। এইগুলির মধ্যে সর্বপ্রথম এবং সর্বাপেক্ষা বেশি গুরুত্ব দিতেন এলেম এবং জিকিরের প্রতি উৎসাহ প্রদান এবং অবিরাম তাকিদ করিবার কাজে। যেন তাঁহার প্রবর্তিত তবলীগের তাহরিক দেশের আর দশটি রাজনৈতিক বা সামাজিক আন্দোলনের ন্যায় কয়েকটি নিয়ম-পদ্ধতির এবং আনুষ্ঠানিকতার প্রাণহীন একটি প্রতিষ্ঠান-সর্বস্ব ব্যাপারে হইয়া না দাঢ়ায়। হ্যরত মাওলানা এই চিন্তায় যেন সর্বাদা সন্তুষ্ট থাকিতেন। সব সময় কর্মীগণকে এলেম চর্চা এবং বেশি বেশি জিকির করিবার অভ্যাসের প্রতি তাকিদ করিতে থাকিতেন। বারবার নিজে বলিতেন এবং অন্যদের দ্বারা বলাইতেন যে- এলেম ও জিকির আমার এই আন্দোলনের দুইটি চাকার ন্যায়। দুইটি চাকাই সমভাবে না চলিলে এই গাড়ী বেশি দূর চলিবে না। দুইটি পাখার ন্যায়, যার একটিরও অনুপস্থিতিতে আকাশে উড়েয়ন সম্ভবপর হইবে না। এলেমের জন্য জিকির এবং জিকিরের জন্য এলেমের প্রয়োজনীয়তা ও গুরুত্ব খুব বেশি। জিকির ব্যতীত এলেম গোমরাহী, আর এলেম ব্যতীত জিকির একটি ফেতনাবিশেষ। আর এই দুইটি জিনিস ব্যতীত আমার এই আন্দোলন জড়বাদী আন্দোলনে পর্যবসিত হইতে বাধ্য হইবে।

দ্বিতীয় বিষয়টি ছিল, মুসলমানদের মূর্খ ও পশ্চাদপদ শ্রেণীটির প্রতি সীমাহীন দরদ এবং তাহাদের উদ্বার চিন্তা। তাহাদের মধ্যে শিক্ষা এবং তবলীগের আলো বিস্তার করিবার সীমাহীন আকাঙ্ক্ষা। এই আকাঙ্ক্ষায় উদ্বেগিত হইয়া হ্যরত মাওলানা একটি চমকপ্রদ রাস্তা দেখাইলেন। মসজিদের পাশেই পথের ধারে শামিয়ানা টানাইয়া সেখানে হুক্কা-পানির ব্যবস্থা করাইলেন। অনুরূপ আর একটি শিবির দূরে অন্য এক পথের ধারে নির্মাণ করাইলেন। মেওয়াত এবং দিদ্বীর প্রবীণ কর্মীগণকে নির্দেশ দিলেন, যেন পথচলা মেহনতী গরীবমুসলমানগণকে ডাকিয়া কিছুক্ষণের জন্য বিশ্রাম গ্রহণ করিতে অনুরোধ করেন, হুক্কা-পানি দ্বারা যেন তাহাদের খাতির-যত্ন করা হয়। তারপর কথায় কথায় তাহাদের কলেমা ঠিক আছে কি না তা জিজ্ঞাসা করা এবং শিক্ষা গ্রহণ করিবার প্রতি যেন আগ্রহাত্মিক করিয়া তোলার চেষ্টা করা হয়। হ্যরত মাওলানা তাঁহাদের এই নতুন পরিকল্পনাটির প্রতি এমন আগ্রহী হইয়া উঠিয়াছিলেন যে, বার বার সেই সমস্ত শিবিরে লোক পাঠাইয়া খুঁজ-খবর নিতেন, কাজ ঠিকমত চলিতেছে কি না, তা জানিতে চেষ্টা করিতেন। এই সময় আজমীরের ওরেশ

চলিতেছিল। দূর-দূরাত্ম হইতে দেহাতী মুসলমানগণ হ্যরত নিজামুদ্দিন আওলিয়ার মাজার জেয়ারত করিবার জন্য আসিয়া সমবেত হইতেছিলেন। দীর্ঘপথ চলা আন্ত-ক্লান্ত গ্রামের লোকেরা পথিপার্ষে ঘনছায়া ঠাণ্ডা পানি এবং তাজা হুক্কা দেখিয়া একটু বিশ্রামের আশায় বসিয়া পড়িত। হুক্কা সেবনের অবসরে দক্ষ মোবাল্লেগণ তাঁহাদের কাজ সারিয়া নিতেন। কোন কোন সময় এই ধরনের লোকজনকে অনুনয় করিয়া আনিয়া কিছুক্ষণের জন্য বসাইতেন এবং সামান্য বিশ্রামের ফাঁকে তাঁহাদের কথা বলিতেন। এই পন্থায় শতশত জাহেল মুসলমানের কানে দ্বিনের পয়গাম পৌছাইয়া দেওয়ার ব্যবস্থা হইল। আল্লাহ মালূম, এই প্রক্রিয়ার দ্বারা তাঁর কত বাস্তুর পক্ষে হেদায়েত পাওয়ার পথ খুলিয়া গিয়াছে।

কোন কোন সময় ফজরের আগেই কিছু সংখ্যক আলেমকে হ্যরত মাওলানা মধুরাগামী রাজপথের মোড়ে গাড়োয়ান এবং উট চালকদের মধ্যে দ্বিনের কথা প্রচার করিবার জন্য পাঠাইয়া দিতেন।

তৃতীয় বিষয়টি ছিল জাকাত দেওয়া এবং আল্লাহর রাস্তায় খরচ করিবার সহীহ তরিকা সম্পর্কে উপদেশ। হ্যরত মাওলানার জীবনে এই ফরজটির ব্যাপারে গুরুত্ব সহকারে বর্ণনা করিবার সুযোগ বেশি ছিল না। কিন্তু জীবনের শেষ সময়ে এই সম্পর্কে খুব বেশি লক্ষ্য দিয়াছিলেন। এই সময়ে সম্পদশালী ব্যবসায়ী শ্রেণীর লোকদের ভীড় বেশি হইত। হ্যরত মাওলানা বারবার নিজে বলিতেন বা অন্যকে দিয়া জাকাত প্রদান করিবার গুরুত্ব বর্ণনা করিতেন। তিনি জোর দিয়া বলিতেন, অন্যান্য ইবাদতের ন্যায় প্রত্যেকের পক্ষেই জাকাতের প্রতি সমান গুরুত্ব প্রদান করা কর্তব্য। নিজেই উদ্যোগী হইয়া জাকাতের প্রকৃত হকদার খুঁজিয়া বাহির করা উচিত। প্রকৃত হকদারকে জাকাত প্রদান করিবার সময় এইরূপ ধারণা করা উচিত যে, যিনি গ্রহণ করিতেছেন, তিনি একটি ফরজ পালন করিবার ব্যাপারে তাঁহার প্রতি অনুগ্রহ করিতেছেন। মাওলানা জাফর আহমদ সাহেবসহ অন্যান্য আলেমগণ দ্বারা এই বিষয়ের উপর বারবার তকরিও করাইলেন।

চতুর্থ বিষয়টি হইতেছে চিঠি-পত্রের প্রতি গুরুত্ব আরোপ। তাকিদ ছিল, প্রতিদিন ফজর বাদ তবলীগী কাজসংক্রান্ত প্রত্যেকটি পত্র যেন হাজেরীনকে পড়িয়া শুনানো হয়। পত্রগুলিতে কাজ সম্পর্কিত যে সমস্ত সমস্যার উল্লেখ থাকে সেই সম্পর্কে সমবেত লোকদের নিকট হইতে যেন পরামর্শ গ্রহণ করা

হয়। পত্রগুলি শুনানোর পূর্বে একটি সংক্ষিপ্ত তকরির করিতে হইত। বলা হইত যে, এই সমস্ত চিঠি-পত্র আপনাদিগকে এই উদ্দেশ্যে শুনানো হইতেছে যেন আপনারা সকলেই পত্রেল্লিখিত সমস্যাগুলি সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করেন, নিজেদের সমস্যাবলী সম্পর্কে চিন্তা করিবার একটি অভ্যাস যেন আপনাদের মধ্যে গড়িয়া উঠে। এই পর্যন্ত আপনারা নিজেদের দুনিয়াদারী সমস্যা সংক্রান্ত চিন্তা-ভাবনা করিবার ব্যাপারে দক্ষতার পরিচয় দিয়া আসিয়াছেন, এখন হইতে দীনি সমস্যাদির ব্যাপারেও চিন্তা করিবার অভ্যাস গড়িয়া তুলুন। সাধা-রণতঃ পত্রগুলিতে যে সমস্ত সমস্যার উল্লেখ থাকিত, সেই সম্পর্কে দিল্লী ও মেওয়াতের পুরাতন অভিজ্ঞ মোবাল্লেগগণের পরামর্শ প্রয়োজন হইত। তাঁহারা পারস্পরিক আলোচনার মাধ্যমে সমাধানের রাস্তা বাতাইতেন। এই সব আলোচনার মধ্যেও নতুনদের জন্য শিক্ষা করিবার অনেক কথা থাকিত।

কোন কোন পত্রে জামাতের কার্যবিবরণী উল্লিখিত হইত। কর্ম পন্থার মধ্যে কোথাও কোন গলতি দেখা গেলে, তা সংশোধন করিয়া জবাব দেওয়া হইত। অনেক স্থান হইতে নতুন জামাত প্রেরণের অনুরোধ আসিত, সেই পত্রের মর্মান্যায়ী আমিরগণ সঙ্গে সঙ্গে ব্যবস্থা অবলম্বন করিতেন।

প্রথম প্রথম এই সমস্ত পত্র হ্যরত মাওলানার উপস্থিতিতেই শুনানো হইত, শরীর একেবারে ভাসিয়া পড়িবার পর একটু দূরে বসিয়া পরামর্শ করিবার ব্যবস্থা হইল। মাওলানা সৈয়দ আবুল হাসান আলী নদভী এই দায়িত্ব পালনে নিয়োজিত হইয়াছিলেন। যে কোন সময় তিনি খেদমতে হাজির হইলেই মাওলানা সর্বপ্রথম জিজ্ঞাসা করিতেন, আজকের ডাকে কি কি গুরুত্বপূর্ণ খবর আছে এবং উল্লিখিত সমস্যাদি সম্পর্কে হাজেরানে-মজলিস কি কি সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিয়াছেন? মাওলানার বিবেচনায় সিদ্ধান্ত গ্রহণে কোথাও কোন ক্রটি দেখা গেলে সঙ্গে সঙ্গে তা সংশোধন করিয়া দিতেন। এইভাবেই হ্যরত মাওলানা তাঁর জীবদ্ধাতেই ভবিষ্যতে জামাতের কার্যক্রম, স্বাধীনভাবে চলিবার পথ তৈয়ারী এবং সেই সম্পর্কে বাস্তব অনুশীলনেরও ব্যবস্থা করিয়াছিলেন।

### দিল্লীতে কয়েকটি জলসার এন্টেজাম

মাওলানা জাফল আহমদ সাহেবের উপস্থিতিটুকু পরিপূর্ণরূপে কাজে লাগানোর উদ্দেশ্যে দিল্লীর ব্যবসায়ীগণকে তাকিদ দিয়া হ্যরত মাওলানা পরপর কয়েকটি জলসার ব্যবস্থা করাইলেন। ফলে দিল্লীর কর্মীগণের উদ্যোগে

হাওজওয়ালী মসজিদ, কালে মসজিদ, বানিয়া সরাই মসজিদ, কাসসাবপুরা মসজিদ এবং জামেয়া-মিল্লিয়াতে মাহফিলের আয়োজন করিয়া মাওলানা জাফর আহমদ সাহেবের দ্বারা তকরির করানো হইল।

মীর দরদ সড়কে প্রতি রবিবারে তবলীগী এজতেমা এবং গাশ্তের নিয়মিত কার্যক্রমের ব্যাপারে হ্যরত মাওলানা খুব বেশি উৎসাহী ছিলেন। এই এজতেমাকে তিনি নয়াদিল্লীর তবলীগী মারকাজ বলিয়া মনে করিতেন। অধিকাংশ সময় মাওলানা আবুল হাসান আলী নদভী, মৌলবী মুঈনুল্লাহ নদভী এবং মাওলানা ওয়াসেফ সাহেবের উপর এই এজতেমায় বয়ান করিবার দায়িত্ব পড়িত।

### জনসমাগম বৃক্ষ

এই সময় নিজামুন্দিনে আগন্তুকগণের ভীড় ক্রমেই বৃক্ষ পাইতে লাগিল। এক এক সন্ধ্যায় দুই হইতে তিনশত লোক সেখানে খানা খাইতেন এবং মসজিদে অবস্থান করিতেন। মসজিদ এবং মেহমানখানাগুলি লোকে লোকারণ্য হইয়া উঠিল। সামান্য একটু দেরী হইলেই আর মসজিদে নামাজের জন্য স্থান পাওয়া কিংবা রাত একটু বেশি বাড়িয়া গেলে কোথাও বিছানা পাতার মত জায়গা খুঁজিয়া বাহির করা কঠিন হইয়া পড়িত। কিন্তু যাঁহাকে কেন্দ্র করিয়া এত লোকের ভীড়, তাঁহার পক্ষে তখন শুধু দুই চোখ মেলিয়া আগন্তুকগণের চেহারা দেখা ছাড়া আর কিছু করিবার এমন কি ভালভাবে কথা বলিবারও শক্তি অবশিষ্ট ছিল না। যাঁহার দস্তরখানায় এত লোকের ভীড়, তাঁহার পক্ষে সামান্য আহার গ্রহণ করাও অসম্ভব হইয়া পড়িল। দীন শিক্ষা করিবার এই আগ্রহ, দরসের এই মাহফিল, জিকির-আজকারের এই গুরুত্ব, শেষ রাত্রের এই আহাজারি, এই সবকিছুই যাঁহার বদৌলতে তাঁহার হ্যায়তের চেরাগ যেন তখন ক্রমেই ক্ষীণ হইতে ক্ষীণতর হইয়া আসিতেছিল।

### মাওলানা আব্দুল কাদের রায়পুরীর আগমন

শায়খুল হাদীস মাওলানা যাকারিয়া সাহেব মাজাহেরুল উলুমের ছবকের কিছুটা এন্টেজাম করিয়া আসিবার উদ্দেশ্যে সাহারানপুর চলিয়া গিয়াছিলেন। ফিরিবার পথে হ্যরত মাওলানা আব্দুল কাদের রায়পুরী সাহেবকে সঙ্গে আনিলেন। হ্যরতজী হ্যরত রায়পুরীকে দেখিয়া অত্যন্ত আনন্দিত হইলেন।

বারবার শায়খুল হাদীস সাহেবকে দোয়া দিতে লাগিলেন; কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিলেন।

হ্যরত রায়পুরীর সঙ্গে তাঁহার ভক্ত ও জাকেরগণের একটি জামাতও আসিয়াছিল। ইহাদের উপস্থিতিতে নিজামুদ্দিনের পরিবেশ আরও গুলজার হইয়া উঠিল।

### ভুল খবর

হ্যরত মাওলানার অসুস্থতা উদ্দেগজনক অবস্থায় উপনীত হইয়া গিয়াছিল। দিল্লীর ভক্তগণ সবসময় যেন কান সজাগ রাখিতেন। প্রত্যেকদিন কেহ না কেহ আসিয়া কুশল সংবাদ নিয়া যাইতেন। রাত্রে যাঁহারা অবস্থান করিতেন, সকালে শহরে পৌছিয়া অন্যান্যদিগকে খবর পৌছাইয়া দিতেন। এমনি সময়ে একদিন আল্লাহ মালুম কি করিয়া যেন চারিদিকে এই মর্মে খবর ছড়াইয়া পড়িল যে, হ্যরত মাওলানা আর নাই। দেখিতে দেখিতে শহর হইতে নিজামুদ্দিন পর্যন্ত তাঙ্গ মোটর এবং লরীর কাতার লাগিয়া গেল। চারিদিক হইতে টেলিফোনের পর টেলিফোন আসিতে শুরু করিল। দ্রুত পাল্টা খবর ছড়াইয়া দেওয়ার পরও দেখিতে দেখিতে কয়েক হাজার লোক সমবেত হইয়া গেলেন। মাওলানা মন্যুর নোমানী সাহেব লোকজনকে মসজিদের সম্মুখস্থ গাছ-গাছড়ার নীচে একত্রিত করিয়া ভাষণ দিলেন। হ্যরত আবুবকর সিন্দীক (রাঃ) কোরআন শরীফের যে আয়াতটি পাঠ করিয়া শোক সন্তুষ্ট সাহাবায়ে-কেরামকে সান্ত্বনা দিয়াছিলেন, মাওলানা সাহেব সেই একই আয়াত পাঠ করিয়া লোকজনকে শান্ত করিলেন। মাওলানা সাহেব সমবেত জনতাকে উদ্দেশ্য করিয়া বলিতে লাগিলেন, আজ এই খবর মিথ্যা প্রতিপন্থ হইলেও একদিন তা অবশ্যই সত্যে পরিণত হইবে। কেননা, প্রত্যেক মানুষের জন্যই মওতের সময় নির্ধারিত রহিয়াছে। সুতরাং আজ পর্যন্ত যাহারা হ্যরত মাওলানার দাওয়াতের প্রতি মনোযোগ প্রদান করিবার সুযোগ পান নাই, তাঁহাদের পক্ষে এখনও লক্ষ্য করা উচিত- হ্যরত মাওলানা চিরকাল থাকিবেন না, দিল্লীর মানুষকে চিরদিন আল্লাহর পথে ডাকিবার সময় তাহার হইবে না।

### শেষ কয়েকটি দিন

ধীরে ধীরে চেরাগ নিভিয়া আসিতেছিল। ওফাতের দুই-তিন দিন আগে বৃষ্টি হইয়া আবহাওয়া অর্দ্ধ হইয়া গিয়াছিল। অসুস্থ মাওলানা শরীরে খুব গরম অনুভব

করিতেন। তাই অধিকাংশ সময় চারপায়ী মসজিদের ছেহেনে আনিয়া রাখিতে হইত। ফলে সবার অলক্ষ্যে ঠাণ্ডা লাগিয়া নিউমোনিয়ায় আক্রমণ করিয়া বসিল। কিন্তু প্রথম প্রথম তাহা কেহ টের পাইলেন না। খুঁজ যখন পাওয়া গেল, তখন অনেক দেরী হইয়া গিয়াছে।

নিভিয়া যাওয়ার পূর্ব মুহূর্তে চেরাগ যেমন হঠাত তীব্র আলো ছড়ায় ঠিক তেমনি শেষ সময় হ্যরত মাওলানার মস্তিষ্ক যেন অবিশ্বাস্য রকম দ্রুত কাজ করিতেছিল। একের পর এক উপদেশ এবং কাজের ভবিষ্যত সম্পর্কিত ওসিয়ত করিয়া চলিয়াছিলেন।

৮ই জুলাই রাত বারটার পর মাওলানা আবুল হাসান আলী নদভীকে কাছে ডাকিয়া পাঠাইলেন। মাওলানা মসজিদের এলাকার বাহিরে রাস্তায় পায়চারী করিতেছিলেন। খবর পাইয়া ছুটিয়া আসিলেন। বিছানার নিকটে গিয়া মুখের কাছে কান লাগাইলেন। অনুভব করিলেন, এই প্রথমবারের মত আওয়াজে কম্পন অনুভূত হইতেছে। মাঝে মাঝে যেন আওয়াজ ডুবিয়া যাইতেছে। অতিকষ্টে কয়েকবার থামিয়া থামিয়া কথা শেষ করিলেন। লোকজনকে সবসময় আল্লাহর জিকিরে নিমগ্ন থাকিবার তাকিদ করিলেন। হ্যরত রায়পুরীর মজলিসে নিয়মিত বসিবার জন্য নির্দেশ দিলেন।

৯ই জুলাই রাতের বেলায় এক ব্যক্তির নাম নিয়া বলিতে লাগিলেন, সে কি তাহার এলাকায় গিয়া কাজ শুরু করিতে তৈয়ারী হইয়াছে? উপস্থিত সকলে নিবেদন করিলেন- জী হ্যাঁ, তিনি সম্মত হইয়াছেন। হ্যরত মাওলানাকে খুশী করিবার জন্য বলিলেন, লোকটি বেশ প্রভাবশালী, কাজ শুরু করিলে তাঁহার কথায় বেশ প্রভাব পড়িবে। হ্যরত মাওলানা জবাব দিলেন- “হ্যাঁ আল্লাহওয়াদের কথায় সব সময়ই প্রভাব পড়িয়া থাকে।”

কথা কয়টি বলিতে বলিতেই কেমন যেন তন্ত্রাচ্ছন্ন হইয়া পড়িলেন। কিছুক্ষণ পর একটু হৃশ হইলে বলিতে লাগিলেন, ‘মৌলবী মুহম্মদ তৈয়াব (রামপুরী), মৌলবী জহিরুল হাসান এবং অধ্যাপক হাফেজ ওসমানের উপস্থিতিতে বাগপতে একটি জলসা করিতে পারিলে ভাল হয়।’

১০ই জুলাই সন্ধিয়া একটু হৃশ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই উলামাগণের উদ্দেশ্যে বলিলেন- “প্রত্যেক আলেমের পক্ষেই তাঁর মর্যাদা অনুযায়ী ইবাদত-বন্দেগীতে লিঙ্গ হওয়া দরকার।”

১১ই জুলাই সকাল বেলায় যমযমের পানি পান করিতে করিতে হ্যরত

ওমরের (রাঃ) সেই দোয়া মুখ হইতে বাহির হইল, “আয় আল্লাহ! আমাকে তোমার পথে শাহাদতের সৌভাগ্য এবং তোমার নবীর (সাঃ) শহরে মৃত্যুদান করিও।”

এই দিনই এক ব্যক্তিকে দেখিয়া বলিলেন, তাহাকে জিজ্ঞাসা কর, সে দ্বিনের এই দাওয়াত তাহার নিজের এলাকায় লোকজনের মধ্যে প্রচার করিয়াছে কি না? আর এই কাজের জন্য সে কিরূপ প্রস্তুতি গ্রহণ করিয়াছে?

একই দিন হাফেজ ওসমান সাহেব আসিয়া পৌছিলেন। হ্যরত মাওলানা পয়গাম পাঠাইলেন, হাফেজ ওসমান আমার স্বেচ্ছাজন, তাহার যেন বিশেষ যত্ন নেওয়া হয়।

শেষ সময় চিকিৎসকগণ অভিমত ব্যক্ত করিলেন যে, হ্যরতের প্রত্যেকটি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ নিঃসার হইয়া গিয়াছে, শুধু আধ্যাত্মিক শক্তি বলে এখনও তিনি টিকিয়া রহিয়াছেন। এর অবস্থা নিজেদের সঙ্গে তুলনা করিবেন না। যা কিছু আপনারা দেখিতেছেন, তা শারীরিক শক্তি নয়, শুধু আত্মার শক্তির উপরই তিনি এখনও কথাবার্তা বলিতেছেন। এই অবস্থা সাধারণ লোকের পক্ষে অনুধাবন করিয়া উঠা কিছুতেই সম্ভবপর নয়।

১২ই জুলাই বুধবার দিন শায়খুল হাদীস মাওলানা যাকারিয়া সাহেব, মাওলানা আব্দুল কাদের রায়পুরী সাহেব এবং মাওলানা জাফর আহমদ সাহেবের নামে এই পয়গাম পাঠাইলেন যে, “আমার লোকজনদের মধ্যে হাফেজ মকবুল হাসান, কুরী দাউদ, মাওলানা এহতেশামুল হাসান, মাওলানা মুহম্মদ ইউসুফ, মাওলানা এনামুল হাসান এবং মাওলানা সৈয়দ রেজা হাসানের উপর আমার পূর্ণ আঙ্গু রহিয়াছে। যে সমস্ত লোক আমার নিকট বায়আত করিতে আসে তাহাদিগকে উপরোক্ত যে কোন একজনের হাতে বায়আত করিতে বলুন।”

ইহারা সকলে মিলিয়া পরামর্শ করিবার পর খেদমতে হাজির হইয়া নিবেদন করিলেন, মাওলানা ইউসুফ সাহেব সর্বদিক দিয়াই যোগ্যতম ব্যক্তি। হ্যরত শাহ্ ওয়ালিউল্লাহ মুহাদ্দেস দেহলভী (রাহঃ) “আল কাওলুল জামীল” কিতাবে খেলাফতের যে সমস্ত শর্ত উল্লেখ করিয়াছেন, মা-শা আল্লাহ! তার সব কয়টিই মাওলানা ইউসুফ সাহেবের মধ্যে রহিয়াছে। তিনি যোগ্য আলেম-আবেদ এলেমের খেদমতেই সব সময় লিখ থাকেন। সুতরাং হ্যরতের স্তুলাভিষিক্ত ইওয়ার ব্যাপারে তাহার কথা বিবেচনা করা যাইতে পারে।

জবাব দিলেন— “তোমাদের সকলের যদি এই সিদ্ধান্ত হইয়া থাকে, তবে আল্লাহ তা'আলা এর মধ্যেই বরকত দিবেন। প্রথমে অবশ্য আমার মনে কিছুটা দিখা ছিল। এখন পূর্ণ এত্মিনান্ হইয়া গেল। আশা করা যায়, ইনশাআল্লাহ আমার পরেও কাজ যথারীতি চলিতে থাকিবে।”

সন্ধ্যার দিকে একবার এরশাদ করিলেন, “যদি কেহ আমার হাতে বায়আত করিতে চাও, তবে এখনই তা করিতে পার।” কিন্তু দুর্বলতার কথা লক্ষ্য করিয়া তা মুলতবী রাখা হইল।

### বিদায়ের রাত্রি

সন্ধ্যা ঘনাইয়া আসিবার সঙ্গে সঙ্গেই যেন শেষ যাত্রার প্রস্তুতি শুরু হইল।  
জিজ্ঞাসা করিলেন—

কাল কি বৃহস্পতিবার? লোকেরা জবাব দিলেন, জী হঁ। বলিলেন, আমার পরিধানের কাপড়গুলি ভালভাবে পরীক্ষা করিয়া দেখ কোন না-পাকী লাগিয়া নাই তো? যখন জানিতে পাইলেন যে, কোন না-পাকী নাই, তখন আনন্দ প্রকাশ করিলেন।

একবার চারপায়ী হইতে নামিয়া অজু করিয়া নামাজ পড়িবার ইচ্ছা প্রকাশ করিলেন, কিন্তু খেদমতকারীগণ বারণ করিলেন।

জামাতের সঙ্গেই নামাজ শুরু করিয়াছিলেন, কিন্তু প্রস্তাবের বেগ হওয়াতে এশার জামাত শেষ করিতে পারিলেন না। পরে অজু করিয়া ভজরায় দিতীয় জামাতে এশা আদায় করিলেন।

নামাজের পর বলিলেন, আজকের রাত্রে সকলে প্রাণ ভরিয়া আল্লাহর জিকির করিতে থাক। আজকের রাত্রে আমার সঙ্গে সেই সমস্ত লোক যেন থাকে, যাহারা শয়তান এবং ফেরেশ্তার প্রভাবের পার্থক্য বুঝিতে সক্ষম।

মাওলানা এন্টামুল-হাসান সাহেবকে জিজ্ঞাসা করিলেন— ঐ দোয়াটি না কিভাবে পড়িতে হয়? আয় আল্লাহ! তোমার ক্ষমা.....।

তিনি পূর্ণ দোয়াটি উচ্চারণ করিয়া শুনাইলেন—

“আয় আল্লাহ! তোমার ক্ষমার পরিধি নিঃসন্দেহে আমার গোনাহর পরিধির চাইতে অনেক প্রশংস্ততর। তোমার রহমত আমার আমলের তুলনায় অনেক বেশি আশা করা যায়। আমি তাই আশা করি।”

দোয়াটি স্মরণ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই বার বার তাহা পড়িতে থাকিলেন। এক

সময় বলিলেন- “আমার ইচ্ছা হয়, নিচে নামিয়া গোসল করিবার পর প্রাণ ভরিয়া দুই রাকাত নামাজ পড়ি।”

রাত্রি বারটার দিকে হঠাতে করিয়া অবস্থা খারাপ হইয়া গেল; ডাক্তার আসিয়া ঔষধ দিলেন। তারপর হইতে বার বার শুধু যবান হইতে আল্লাহ্ আকবার আওয়াজ বাহির হইতে লাগিল।

শেষ রাত্রের দিকে মাওলানা ইউসুফ সাহেব এবং মাওলানা একরামুল-হাসান সাহেবকে ডাকিয়া পাঠাইলেন। সম্মুখে আসার সঙ্গে সঙ্গে বলিলেন, “ইউসুফ! আস, মিলিয়া লও!! আমি তো চলিলাম!! এরপর ফজরের আজানের আগেই এই মহান পুরুষের জীবন-বায়ু নির্গত হইয়া পরম প্রিয় মাওলার সঙ্গে গিয়া মিলিত হইল।

যে মহান কর্মী পুরুষ, ক্লান্ত মুসাফির! জীবনে কখনও এক মুহূর্ত আরাম করিবার সুযোগ পান নাই, মুহূর্তের মধ্যেই তিনি গভীর নিদ্রার কোলে যেন ঢলিয়া পড়িলেন।.....ইন্না লিলাহে ওয়া ইন্না ইলাইহে রাজেউন!!

ফজর বাদ উদ্বেলিত অঞ্চল বন্যার মধ্যে মাওলানা মুহম্মদ ইউসুফ সাহেবের মাথায় হ্যরতজীর পাগড়ী পরাইয়া তাঁহার শূন্য আসনে বসানো হইল।

### কাফন-দাফন

শেষ বিদায়ের প্রস্তুতি শুরু হইল। যোগ্য উলামাগণ প্রত্যেকটি সুন্নত, মোস্তাহব পর্যন্ত আদায় করিয়া অত্যন্ত যত্নের সঙ্গে গোসল দিলেন।

ছেজদার অঙ্গুলিতে খুশবু লাগানোর সময় আজীবন সাথী হাজী আব্দুর রহমান বাস্পরঞ্জন কঠে বলিতে লাগিলেন- “পেশানীয় মধ্যে উন্মৰণপে আতর লাগাও! এই পেশানী ঘন্টার পর ঘন্টা ছেজদায় পতিত হইয়া থাকিত।”

থবর সঙ্গে সঙ্গেই ছড়াইয়া পড়িয়াছিল। সকাল হইতে না হইতেই পঞ্জপালের ন্যায় লোকজন আসিয়া সমবেত হইতে লাগিল। দেখিতে দেখিতে বিরাট জনতায় নিজামুন্দিনের পথ-ঘাট ছাইয়া গেল। যে জনতাকে হ্যরত মাওলানা জীবৎকালে কখনও বেকার বসিয়া থাকা পছন্দ করিতেন না, মুহম্মদ ইউসুফ এবং শায়খুল হাদীস সাহেবের নির্দেশে তাহাদিগকে মসজিদের সম্মুখস্থ ময়দানে সমবেত করা হইল। হ্যরত মাওলানা মুফতী কেফায়েতুল্লাহ সাহেব এবং হ্যরত মাওলানা জাফর আহমদ সাহেব দীর্ঘক্ষণ ধৈর্যধারণ করিবার জন্য উপদেশ দিতে থাকিলেন।

মানুষের স্রোত ক্রমেই বাড়িয়া যাইতেছিল। জোহরের সময় পর্যন্ত কোথাও আর তিল ধারণের স্থান রহিল না। অতিকচ্ছে জানায় মসজিদের বাহিরে গাছ-গাছড়ার নিচ পর্যন্ত নিয়া আসা হইল। হ্যরত শায়খুল হাদীস সাহেব জানায় নামাজ পড়াইলেন। খাটিয়ার সঙ্গে কাঠ সংযুক্ত করিয়াও লোকের আরজু পূর্ণ করা গেল না। শেষ পর্যন্ত অনেক সাধ্য-সাধনার পর মসজিদের দক্ষিণ দিকে মহান পিতা ও বড় ভাইয়ের পার্শ্বে দ্বিন্দের এই মহা আমানত মাটির বুকে স্থাপন করা হইল। সূর্যাস্তের আগেই দ্বিন্দের এই সূর্য মাটির বুকে মুখ লুকাইলেন। যে সূর্যের আলোকে লক্ষ প্রাণের অক্ষকার বিদুরিত হইয়াছে, যে সূর্যের উত্তোলনে লক্ষ্য প্রাণের উজ্জ্বল্য বৃদ্ধি পাইয়াছে, দ্বিন্দের সেই মহান সূর্য চিরদিনের জন্য মাটির কোলে গিয়া আশ্রয় নিল!!

### সন্তানাদি

হ্যরতজী মাত্র একপুত্র মাওলানা মুহম্মদ ইউসুফ এবং এক কন্যা (শায়খুল হাদীস সাহেবের স্ত্রী) রাখিয়া যান। খোদ শায়খুল হাদীস মাওলানা যাকারিয়া সাহেব একাধাৰে তাঁহার প্রিয় ভাইয়ের সন্তান, সাগরেদ এবং জামাতা। হ্যরতজী (রাহঃ) সারা জীবনের সাধনায় যাহাদিগকে গড়িয়া তুলিয়াছিলেন, হ্যরত শায়খুল হাদীস সাহেব তাঁহাদের মধ্যে সর্বাঙ্গগণ্য একজন।

বিরাট একদল উলামা, আওলিয়া ও জান-নেসার দ্বিনে সৈনিক ছাড়াও মেওয়াতের লক্ষ লক্ষ দ্বিন্দার মানুষ হ্যরতজীর স্মৃতি হিসাবে আজও বাঁচিয়া রহিয়াছেন। শেষ বিদায়ের কয়েকদিন আগেই একবার তিনি বলিয়াছিলেন, “অন্যান্যরা কিছু বিশিষ্ট লোক তৈয়ারী করিয়া রাখিয়া যান। আমি আমার পিছনে গোটা একটি দেশ রাখিয়া যাইতেছি।”

### বিরল ব্যক্তিত্ব

হ্যরতজীর বাহ্যিক অবয়ব ছিল, উজ্জ্বল গাত্রবর্ণ, হালকা-পাতলা শরীর অপেক্ষাকৃত খাট আকৃতি, কিন্তু অত্যন্ত তেজস্বী ও কর্মদক্ষ। ঘন কৃষ্ণ দাঢ়িশোভিত আকর্ষণীয় চেহারা এবং উন্নত ললাট হইতে প্রথের ব্যক্তিত্বের চিহ্ন ফুটিয়া বাহির হইত। জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত দাঢ়ির কয়েকটি চুল মাত্র সাদা হইয়াছিল। চেহারার মধ্যে সব সময় যেন গভীর চিন্তার ছাপ দেখা যাইত। যবানে সামান্য কিছুটা জড়তা ছিল, তবে এমন আবেগ-উদ্বেলিত ভাষায় কথা

বলিতেন যে, জড়তার বাঁধন কাটাইয়া তাঁহার ভাষণ-বক্তৃতা যেন ফোয়ারার পানির ন্যায় প্রবাহিত হইতে থাকিত। ইবাদত-বন্দেগীতে অসাধারণ নিমগ্নতা এবং কর্মক্ষেত্রে অকল্পনীয় দৃঢ়তার একটা সুস্পষ্ট স্বাক্ষর যেন তাঁহার চেহারা হইতেই ফুটিয়া বাহির হইত। প্রথম দর্শনেই যেকোন লোকের মনে তাঁহার ব্যক্তিত্বের প্রতি আকর্ষণ না জনিয়া পারিত না। আল্লাহর এই মহান ওলী জীবনে কোনদিন বিশ্রাম গ্রহণ করেন নাই। বাহ্যিক কোন ভোগ-বিলাস তাঁহাকে কোন দিন স্পর্শ করিতে পারে নাই। সাহাবায়ে-কেরামের যে জীবন-সাধনার দাওয়াত তিনি সারা জীবন দিয়া গিয়াছেন, তাহাতে সেই আদর্শ যেন মৃত হইয়া উঠিত।

সংসার জীবনের প্রতি আকর্ষণ বা বাহ্যিক ধন-সম্পদের প্রতি সাধারণ খেয়াল দেওয়ার মত সময়ও তিনি কখনও পান নাই। দ্বীনের জন্য হৃদয় ভরা দরদ নিয়া তিনি যেন চেরাগের সলিতার মত সব সময় জুলিতে থাকিতেন। কলিজার খুন ঢালিয়া আল্লাহর দ্বীন পুনঃপ্রতিষ্ঠা এবং পথহারা মুসলমান সমাজকে পথের সঙ্কান দেওয়াই ছিল তাঁহার একমাত্র ধ্যান-জ্ঞান। সব সময় এই এক চিন্তাতেই ডুবিয়া থাকিতেন।

নিজের জীবনের সকল আশা-আকাঙ্ক্ষা, চাওয়া-পাওয়া একমাত্র আল্লাহর সন্তুষ্টির রাস্তায় কুরবান করিয়া দিয়া তিনি সংসারী হইয়াও সংসারত্যাগী দরবেশের জীবন যাপন করিয়া গিয়াছেন।

বিংশ শতকের এই ব্যাপক গোমরাহীর যুগে তিনি যে আবেগের সঙ্গে ক্ষীণবিশ্বাসী মুসলিম সমাজের মধ্যে ঈমান ও একীনের দাওয়াত দিয়াছেন, নিজের জীবনের আচার-আচরণে এবং দৈনন্দিন কাজকর্মের মধ্য দিয়া তিনি তার বাত্তব নমুনা পেশ করিয়া গিয়াছেন।

ভাল কথা বলিবার মত লোকের অভাব নাই। কিন্তু প্রত্যেকটি উপদেশকে প্রত্যয়-দৃঢ় অন্তর লইয়া প্রথমে নিজের জীবনে বাস্তবায়িতকরণ এবং তারপর অন্যের কাছে তা বলিবার মত ব্যক্তি খুব কমই তো খুঁজিয়া পাওয়া যায়।

মাওলানা মুহম্মদ ইলয়াস সাহেবের জীবনে আদর্শ এবং জীবন যাত্রার মধ্যে কোন ফাঁক খুঁজিয়া পাওয়া যায় নাই। সমকালীন পৃথিবীতে এমন মহান কর্মী পুরুষের অস্তিত্ব সত্য সত্যই বিরল!!